
القرآن الكريم في الدّّراسات الاستشراقيّّة المعاصرة
)موسوعة ليدن القرآنيّّة في ضوء تحليل المضمون(

]*[
جميل حمداوي]]]

الملخّص

لقد آثرنا البحث في موضوع )القرآن الكريم في الدّّراسات الاستشراقيّّة المعاصرة/ 

إلى  دراستي  تهدف  ثمّّ،  ومن  المضمون(.  تحليل  ضوء  في  القرآنيّّة  ليدن  موسوعة 

التعريف بموسوعة ليدن أو دائرة ليدن القرآنية، ثمّّ تبيان المواضيع التي تناولتها هذه 

الموسوعة الاستشراقيّّة، بجرد مختَلََفَ موضوعات الموسوعة، بتوصيفها، وتصنيفها، 

وتحليلها، وتقويمها. 

كما اهتمّّ هذا الموضوع بنقد تفاسير المستشرقين للقرآن الكريم، كما ورد ذلك في 

موسوعة القرآن بليدن، وذلك باستكشاف مجمل الآليّاّت التحليليّةّ والتأويليّةّ، واستكشاف 

مختلف المقاربات المنهجيّّة الاستشراقيّّة التي استند إليها الدّّارسون الغربيّوّن في تفسيرهم 

للقرآن الكريم ودراسته، مبيّّنًًا الدّّراسات المنصفة والدّّراسات المغرضة منها، بالتّوّقّفّ عند 

مجموعةٍٍ من المحاور القرآنيّةّ التي تثير الجدل والنّّقاش والنّّظر. وقد ارتأينا أن نوظّفّ 

تحليل المضمون لتقويض ما ذهب إليه كتّاّب الموسوعة القرآنيّّة من آراء وافتراضاتٍٍ 

واحتمالاتٍٍ، بمحاججتهم ومقارعتهم بالأدلّةّ والبراهين المقنعة.

)*(- باحث ومتخصّص في الدراسات الأدبيّة والألسنيّات من المغرب.



16

المنهجيّةّ  المضمون،  تحليل  ليدن،  موسوعة  الكريم،  القرآن  مفتاحية:  كلمات 

الاستشراقيّةّ، ترجمة القرآن، تفسير القرآن.

الفرضيّّة والمنهج

تنطلق دراستي البحثيّّة والنّّقديّةّ من فرضيّّةٍٍ رئيسةٍٍ ألا وهي أنّّ موسوعة ليدن للقرآن 

قد تضمّّنت دراساتٍٍ وأبحاثًاً علميّّةًً وأكاديميّّةًً موضوعيّّةًً ومنصفةًً، حرّّرها مستشرقون 

وعلماء ودارسون غربيّوّن من جامعاتٍٍ متنوّّعةٍٍ من جهة، وأساتذة وباحثون مسلمون 

نفسه، على  الوقت  توفّرّت، في  قد  القرآنيّّة  الموسوعة  هذه  أنّّ  بيد  أخرى.  من جهةٍٍ 

في  وتُسُهم  والخلاف،  الجدال  تثير  التي  الموضوعيّّة  غير  الأبحاث  من  مجموعةٍٍ 

تشكيك القرّاّء والباحثين والمنقّّبين في مواضيع الموسوعة؛ بسبب ما تحتوي عليها 

من شبهاتٍٍ مغرضةٍٍ ومضِلِّلةٍٍ. 

ومن هنا، يتمثّلّ هدفي في نقد موسوعة ليدن للقرآن، بالتّوّقّفّ عند ما هو علميٌٌّ في 

هذه الموسوعة، وما هو مشكّّكٌٌ ومضلّلٌٌّ ومغرضٌٌ فيها، على أساس أنّّ موسوعة ليدن 

البحثيّةّ  والمعلومات  والمعطيات  والبيانات  الحقائق  من  العديد  جمعت  قد  للقرآن 

وجرد  نصٍيٍّ،  وتحليلٍٍ  علميٍٍّ،  توصيفٍٍ  إلى  تحتاج  ومباحثه،  وعلومه  القرآن  حول 

الموضوعات، وتصنيف موادّّها، وتقويمها وفق منهجٍٍ نقديٍٍّ أكاديميٍٍّ وموضوعيٍٍّ.

 )Content analysis( ومن ناحيةٍٍ أخرى، فقد استعنّّا بمنهجيّّة تحليل المضمون

باعتبارها تقنيةًً وصفيّّةًً في دراسة الوثائق والإرساليّّات الدّّينيّّة والإعلاميّّة والخطابات 

المختلفة بغية فهمها وتفسيرها في ضوء المعالجة الإحصائيّّة. 

بمعنى أنّّ تحليل المضمون أسلوبٌٌ كيفيٌٌّ وكميٌٌّ، يُسُتخدم في تحليل مضامين 

وبياناتها،  ومعطياتها  محتوياتها  باستكشاف  والمصوّّرة؛  والمكتوبة  الشّّفويّةّ  المواد 

في  بتصنيفها  معيّّنةٍٍ،  تيماتٍٍ  في  وتجميعها  وسيميائيّّةٍٍ،  دلاليّّةٍٍ  ات  مؤرشّر في  وجردها 

فئاتٍٍ جامعةٍٍ وموحّّدةٍٍ ومشتركةٍٍ. ثمّّ، معالجة المضامين الدّّلاليّّة نوعًًا وقياسًًا لتعْْقُُبها 

مرحلة الفهم والتفسير، فاستخلاص النتائج التي تثبت الفرضيّّة أو تفنّّدها، ثمّّ تحديد 

مختلف الاقتراحات والتوصيات للعمل بها آنًيًّا ومستقبلًيًّا، تنظيرًاً، تطبيقًًا. 



17القرآن الكريم في الدّراسات الاستشراقيّة المعاصرة 

تحليل  في  أسلوبًاً  أو  تقنيّّةًً  أو  منهجيّّةًً  استخدم  قد  المضمون  تحليل  كان  وإذا 

في  وكذلك  والإشهار،  والدّّعاية  الإعلام  علوم  في  والإرساليات  والأخبار  المواد 

استُعُمل  فقد  والنّّفسيّّة؛  والاجتماعيّّة،  والاقتصاديّةّ،  والسياسيّّة،  القانونيّّة،  العلوم 

هوت والدّّين وتأويل الخطابات الدّّينيّةّ  هذا المنهج، بشكلٍٍ أو بآخر، في مجال الالّا

هوتّيّة تفكيكًًا وتركيبًاً من أجل معرفة التيمات والمضامين، والمواضيع  والعقديّةّ والالّا

والتّصّرّفّات،  والسّّلوكيات  والميول،  والرّّغبات  والمواقف،  والقيم  والخطابات، 

والمضمرة،  الظّاّهرة  خطاباتها  وتأويل  السّّماويّةّ،  الكتب  تتضمّّنها  التي  والتّوّجّّهات 

وتبيان مواقف هذه الكتب من مجموعة من المواقف والقضايا الإنسانيّةّ والمجتمعيّّة.

دائرة  أو  للقرآن،   )Leiden( ليدن  موسوعة  على  هذا  بحثنا  في  سنشتغل  لذا، 

معارف ليدن القرآنيّّة، بالتّوّقّفّ أوّّالًا عند مفهوم الموسوعة، وتعريف موسوعة ليدن 

للقرآن، وذكر المواضيع التي تناولتها تلك الموسوعة، بجردها، وتصنيفها، وتحليلها، 

مشكّّكٌٌ  هو  وما  الموسوعة،  تلك  موضوعيٌٌّ في  علميٌٌّ  هو  ما  تبيان  ثمّّ،  وتقويمها. 

ومضلٌٌِلِّ ومغرِضٌٌِ فيها. دون أن ننسى التّوّقّفّ عند موضوع تفسير القرآن من خلال 

مقدّّمة الموسوعة، وما يتضمّّن ذلك التفسير التّحّليلّيّ من شبهاتٍٍ جليّّةٍٍ وواضحةٍٍ.

: التّّعريف بموسوعة ليدن القرآنيّّة  أوّّلًاا

لقد ظهرت موسوعة ليدن، أو دائرة معارف ليدن القرآنية، عام 1993م. وتتضمّّن 

الموسوعة مقدّّمة، ثمّّ قائمة بالموضوعات الرئيسة التي حرّّرها مجموعة من الكتّاّب 

في  وأساتذة  أكاديميون  وأغلبهم  العالم،  أنحاء  مختلف  من  والدّّارسين  والباحثين 

Jane Dam� )الجامعات الغربيّةّ. وقد تكلّفّ بمقدّّمة الموسوعة جان دامين أولايف) 

men McAuliffe(، وتتضمّّن المقدّّمة نظرةًً عامّّةًً عن تفسير القرآن، وظهور العلوم 

الإسلاميّةّ...، وهذا يعني أنّّ موسوعة ليدن موسوعةٌٌ قرآنيّّةٌٌ وإسلاميّّةٌٌ شاملةٌٌ، تجمع 

دراساتٍٍ متنوّّعةًً ومختلفةًً لمستشرقين وباحثين مسلمين من جامعاتٍٍ غربيّّةٍٍ متنوّّعةٍٍ 

ومتباينةٍٍ، تتأرجح بين ما هو نظريٌٌّ وتطبيقيٌٌّ، وقد تناولت مختلف المواضيع القرآنيّةّ 

وفق منهجيّّةٍٍ علميّّةٍٍ موضوعيّّةٍٍ توفّرّت فيها صفتان رئيستان، هما: الأكاديميّّة من جهة، 

والرّصّانة العلميّّة من جهةٍٍ أخرى. كما تضمّّنت الموسوعة معلوماتٍٍ وافرةًً ومستفيضةًً 



18

حدٍٍّ  الإحاليّّة على  وهوامشها  الدّّراسة  متن  المسلمين في  والعلماء  ين  المفرسّر حول 

سواء.

ثانًيًا: منهجيّّة تحليل المضمون 

Re�( )L’analyse de contenu(، أو التحليل الكيفيّّ   يُقُصد بتحليل المضمون 

موضوعاتيّّةٍٍ  بدراسةٍٍ  القيام   ،)cherches qualitatives -Qualitative research

كيفيّّةٍٍ وكمّّيّّةٍٍ للمحتويات أو المضامين، بتصنيف الدّّلالات الموضوعاتيّّة ضمن فئاتٍٍ 

رئيسةٍٍ أو فرعيّّةٍٍ، أو ضمن مقولاتٍٍ تصنيفيّّةٍٍ، وتجميعها تحت تيمةٍٍ أو فكرةٍٍ معيّنّةٍٍ. 

سلوك  تحليل  عامّّةٍٍ  »بصفةٍٍ  يُتُيح  منهجٌٌ  بأنّهّ  المضمون  تحليل  يعرّفّ  من  وهناك 

كما  يقولونها.  أو  يكتبونها  التي  المواد  خلال  من  ومواقفهم  والشّّخصيات،  الأفراد 

يتيح دراسة موقف الهيئات والمؤسّّسات وسلوكها، كتحليل توجّّهات ومواقف حزبٍٍ 

- من خلال افتتاحيّّة الجريدة التّاّبعة له«]]]. سياسٍيٍّ -مثلًاا

الإرساليّّات  محتويات  لدراسة  وصفيّّةًً  أداة�  المضمون  تحليل  يعدّّ  وهكذا، 

وإمّّا  كيفيّّةٍٍ،  بطريقةٍٍ  إمّّا  والمكتوبة،  الشّّفويّةّ  والملفوظات  والنّّصوص  والخطابات 

من  عيّنّاته  اختيار  إلى  يهدف  المضمون  تحليل  أنّّ  بمعنى  رمزيّةٍٍّ.  كمّّيّّةٍٍ  بطريقةٍٍ 

أو  القانونيّّة  أو  الاجتماعيّّة  أو  السياسيّّة  أو  الدّّينيّةّ  أو  الإعلاميّّة  الدّّلاليّّة  المحتويات 

فئاتٍٍ  إلى  وتفريعها  رئيسةٍٍ،  تيماتٍٍ  إلى  وتصنيفها  توصيفها  بغية  التربويّةّ،  أو  الأدبيّّة 

أساسيّّةٍٍ وثانويّةٍٍّ. ومن ثمّّ، يأتي دور المعالجة الإحصائيّّة، باستخدام القياس والترميز 

، ومقصديّةًًّ. ثمّّ استخلاص  الرياضّيّ، وتحليل المعطيات المضمونيّّة دلالةًً، وشكلًاا

النّّتائج وتأويلها، ثمّّ تقديم التّوّصيات والاقتراحات.

بأنّهّ دراسةٌٌ إحصائيّّةٌٌ وكميّّةٌٌ  يُعُرّفّ تحليل المضمون  ومن جهةٍٍ أخرى، هناك من 

ورمزيّةٌٌّ للمعاني والمضامين التي تتضمّّنها المادّّة الأساسيّةّ. ويمكن القول: إنّّ تحليل 

فئاتٍٍ وتيماتٍٍ مقولاتيّّةٍٍ،  الدّّلاليّّة ضمن  المضمون هو تصنيف المحتويات والمواد 

الحقول،  للمادّّة المضمونيّّة في مختلف  دقيقٍٍ وممنهجٍٍ  تحليلٍٍ علميٍٍّ  إنّهّ بمثابة  بل 

]]]- عبد الفتاح، لؤي؛ حمزاوي، زين العابدين، أساسيات في تقنيات ومناهج البحث، ص28-27.



19القرآن الكريم في الدّراسات الاستشراقيّة المعاصرة 

والمعارف، والعلوم. وقد ارتبط تحليل المضمون في البداية بعلوم الدّّين، والإعلام، 

والسّّياسة، والإشهار. 

ويمكن القول أيضًًا: إنّّ تحليل المضمون هو الذي يهتمّّ بدراسة الرّسّائل الإعلاميّةّ 

والمقارنة،  للتلخيص،  قابلة  وعيّّناتٍٍ  فئاتٍٍ  إلى  وتحويلها  الاجتماعيّّة،  والخطابات 

العلاقات  استخلاص  على  علاوة  والتأويل.  والاستنتاج،  والمعالجة،  والتحليل، 

الارتباطيّّة بين الخصائص المعربّر عنها في أيّّ مادةٍٍ اتّصّاليّّةٍٍ.

الخطابات  بها  تتميّّز  التي  المميّزّات  استكشاف  على  المضمون  تحليل  ويعمل 

هوتيّّة، بتبيان خصائصها الموضوعيّّة، والشّّكليّّة، والسّّياقيّّة. ويضاف إلى  الدّّينيّّة والالّا

الزّمّاني  سياقها  والإعلاميّّة في  الدّّينيّّة  الإرساليّّات  يدرس  المضمون  تحليل  أنّّ  هذا 

موضوعٍٍ  في  يُقُال  لما  علميٌٌّ  وصفٌٌ  هو  المضمون  فتحليل  ثمّّ،  ومن  والمكاني. 

، وفي زمان ومكان معيّّنين. أي: تسعى هذه الأداة والتقنيّةّ إلى وصف المحتوى  ٍ مع�يّنٍ

ناجعةٌٌ  أداةٌٌ  أنّهّا  كما  والسّّياقي.  النّّيصّي  مضمرها  باستكشاف  للإرساليّّة،  الظّاّهري 

وصالحةٌٌ للملاحظة غير المباشرة، والوصف، والتحليل، والفهم، والتفسير، والترميز، 

أو  الدّّينيّةّ  المادّّة  تحويل  تحليل المضمون على  يعمل  ذلك،  والتأويل. علاوة على 

غيرها من المواد إلى مفهومٍٍ كميٍٍّ بغية فهمها، وتفسيرها، وتأويلها.

يرتكز تحليل المضمون، باعتباره أداةًً عمليّّةًً، ومنهجًًا تحليلًيًّا، وتقنيةًً وصفيّّةًً، على 

مجموعةٍٍ من المقوّّمات والمرتكزات الإجرائيّّة التي تتمثّلّ في ما يلي:

	1 يعتمد تحليل المضمون على دراسة المحتويات الدّلاليةّ للخطابات الشّفويةّ .

أو المكتوبة.

	2 جرد الملفوظات المراد دراستها، بتبيان تيماتها الموضوعاتيّة، وتصنيفها في .

فئاتٍ مقولاتيّةٍ جامعةٍ.

	3 التركيز على تكرار الكلمات أو الجمل أو المعاني أو الرموز التي يتضمّنها .

النّصّ أو الرسّالة الاتصّاليةّ.



20

	4 رصد الجوانب الموضوعاتيّة والشّكليّة والوظيفيّة..

	5 يرتبط تحليل المضمون بشكلٍ من الأشكال بالرسّالة الإعلاميّة أو الاتصّاليّة..

	6 يجمع تحليل المضمون في دراسته للرسّائل الاتصّاليّة والإعلاميةّ والخطابيةّ .

بين التحليلين: الكيفيّ والكميّ.

	7 ينكبّ تحليل المضمون على استقراء المحتوى ظاهراً في بعده الاتصّالي، ثمّ .

يحللّ باطنه ومضمره لاكتشاف المعاني الثاّنويةّ؛ برصد المقاصد المباشرة وغير 

المباشرة.

	8 ربط مضمون الرسّالة بآثارها السّياقيةّ، وبكاتبها، وبظروفها الخاصّة والعامّة..

وعليه، إذا كان المنهج التجريبيّّ يعتمد على الملاحظة المباشرة في التعامل مع 

لأنّهّ  المباشرة؛  غير  الملاحظة  إلى  يستند  المضمون  تحليل  فإنّّ  الميداني،  المعطى 

الفئات  )ترميز  الكمّّيّّ  بالتحليل  يُعُنى  أنّهّ  كما  والإرساليّاّت.  الوثائق  على  يعتمد 

والمحتويات، وترقيم التيمات(، والتحليل الكيفيّّ )رصد الصفات الحاضرة والغائبة(. 

ويهتمّّ أيضًًا باستكشاف المحتوى الظاهريّّ والضّّمنيّّ للإرساليّّة.

ومن ثمّّ، يسعف تحليل المضمون، سواء أكان كمًيًّا أم كيفًيًّا، في دراسة خطابات 

الأفراد أو الجماعات، رسميّّة أكانت أم غير رسميّّة. ويسمح هذا المنهج كذلك بدراسة 

ات للفرد نفسه أو للمجموعة نفسها. وهكذا، يقوم تحليل المضمون  التّطّوّّرات والتّغّريّر

على وضع الفرضيات، واختيار العيّّنة الملائمة للبحث، وتفريع المحتويات إلى فئاتٍٍ 

القياس،  وحدات  وتجريد  المضمونيّّة،  ات  المؤرشّر وإبراز  وفرعيّّةٍٍ،  أساسيّّةٍٍ  وتيماتٍٍ 

واستثمار الإحصاء، وتمثّلّ اختبار الصدق والثّبّات.

وقد ارتبط تحليل المضمون -تاريخًيًّا وزمنًيًّا- بظهور الإنسان بصفةٍٍ عامّّةٍٍ]]]، واقترن 

أيضًًا بالتّوّاصل البشريّّ بصفةٍٍ خاصّّةٍٍ. بيد أنّّ تحليل المضمون لم يتبلور إجرائًيًّا إلا مع 

ح، ولا سيما تفسير الكتب السّّماوية وتأويلها، وتحليل النّّصوص  علم التفسير والرشّر

[1]- Mucchielli, R: L’analyse de contenu des documents et des communications. E.S.F, Paris, 1977, P.11.



21القرآن الكريم في الدّراسات الاستشراقيّة المعاصرة 

نقديّةٍٍّ  اتٍٍ  ومؤرشّر ومحكماتٍٍ  معايير  ضوء  في  وتوثيقها  وتفسيرًاً،  فهامًا  والخطابات 

يدرسون  كانوا  العربية  الثّقّافة  الحديث في  أنّّ علماء  داخليّّةٍٍ وخارجيّّةٍٍ. ونعلم جيّّدًًا 

الحديث في ضوء منهج الجرح والتعديل، بنقد السّّند والمتن معًًا، استعدادًًا لتفسيره 

يف، وتمثّلّ  وشرحه وتأويله، واستخراج منطوقه ومفهومه، بغية العمل بالحديث الرشّر

دلالاته وتوجيهاته ونصائحه. 

وقضاياه  مواضيعه  واستكشاف  القرآن،  مضامين  بدراسة  القرآن  علماء  اهتمّّ  كما 

كثيرًاً  العربيّةّ  الثّقّافة  اهتمّّت  لقد  القول:  يمكن  ثمّّ،  ومن  سواء.  حدّّ  على  ومباحثه 

بتحليل المضمون، كما يتجىلّى ذلك واضحًًا في تفاسير النّّصوص والدّّواوين الشّّعريّةّ، 

وتفسير القرآن الكريم، واستنطاق الخطابات الفلسفيّّة والعرفانيّّة والكلاميّةّ. وقد اهتمّّ 

العرب كثيرًاً بعلوم الآلة من أجل توظيفها في تحليل المضامين، وتسخيرها في تأويل 

المحتويات، واستنطاق بيانات الوثائق ومعطياتها ظاهرًاً وباطنًًا. 

 وقد عملت الثّقّافة الغربيّّة، بدورها، على استكشاف مضامين الكتب السماويّةّ، 

ولاسيّّما التوراة والإنجيل، بتحليل دلالات النّّصوص والخطابات المختلفة والمتنوّّعة، 

سواء أكان ذلك التّعّامل مع المضامين ذاتًيًّا أم موضوعًيًّا. وفي القرن التّاّسع عشر، 

 )Rennes( وبالضّّبط سنة 1888م بفرنسا، قام أحد الأساتذة الجامعيين بجامعة رين«

بفرنسا، وهو بنيامين بودون )Benyamin Boudon( باتّبّاع تحليل مضمون محتوى 

الإنجيل، وفي سبيل ذلك، اختار سورةًً تمثّلّت في سورة )الهجرة(، وشكّّلت بذلك 

عيّّنةًً لتحليل المضمون. وبعد ذلك، حاول إعادة إنتاج النّّصّّ وفق أسلوبٍٍ تليغرافٍيٍّ، 

ولم يحافظ سوى على الكلمات الأساسيّّة، والحاملة لمغزى. ثمّّ بعد تصنيفٍٍ وفق 

تيماتٍٍ؛ نلاحظ بشكلٍٍ واضحٍٍ بروز طريقةٍٍ لتحليل المضمون، التي رغب فيها الباحث 

أن تكون علميّّةًً وموضوعيّّةًً«]]].

بالولايات  ذلك  وكان  الاتّصّالي،  بالإعلام  المضمون  تحليل  ارتبط  ذلك،  وبعد 

المتحدة الأمريكية سنة 1945م، ثم انتقل إلى مجال الدّّراسات الاجتماعيّّة والنّّفسيّةّ، 

بدراسة الآراء والمواقف والسلوكات. وقد تبلور تحليل المضمون فعلًيًّا مع لاسويل 

)Lasswell( وهارولد دويت )Harold Dwight( في أثناء دراستهما للإعلام الصّّحفي 

]]]- غريب، عبد الكريم، منهج البحث العلمي في علوم التربية والعلوم الإنسانية، ص227.



22

بتطوّّر  اقترن  قد  المضمون  تحليل  أنّّ  كلّهّ  هذا  ويعني  العشرين.  القرن  بدايات  في 

منظومة الاتّصّال الإعلاميّّ، فقد »كان للتطوّّر الذي عرفته وسائل الإعلام والاتّصّال 

منذ منتصف القرن الماضي، الدّّور الأبرز في ظهور تحليل المضمون لإجراء البحوث 

الإعلام  وسائل  عبر  ينقل  لما  المختلفة،  المضامين  على  بالاعتماد  الاجتماعيّّة، 

المكتوبة والمرئيّّة والمسموعة، من موادّّ مختلفةٍٍ ومتنوّّعة المجالات«]]].

وعلى أيّّ حالٍٍ، فقد طبّّقت منهجيّّة تحليل المضمون في دراسة النّّصوص الدّّينيّةّ 

والكتب السّّماويّةّ، باستجلاء مضامينها ظاهرًاً وباطنًًا، في معظم الجامعات الغربية، 

نصيّةّ  مناهج  طبّّقت  وقد  الكريم.  والقرآن  والتوراة،  الإنجيل،  على  التركيز  كان  فقد 

وتحليل  والهيرمينوطيقا،  والسيميوطيقا،  والبنيويّةّ،  كالأنثروبولوجيا،  متنوّّعة  ونقديّةّ 

المضمون... بغية تقديم دراساتٍٍ وأبحاث علميّةّ أكاديميّةّ دقيقة حول الظّاّهرة الدّّينيّةّ 

في مختلف الميادين والمجالات.

وعلى العموم، فقد اهتمّّ تحليل المضمون بترجمة القرآن دلالةًً ومعنًًى من جهة، 

كما اعتنى بدراسة قضايا القرآن ومعارفه من جهةٍٍ أخرى. 

الفرع الأوّّل: ترجمة القرآن الكريم

حيث  من  الكريم،  القرآن  تقويم  على  كثيرًاً  الغربيون  المستشرقون  انكبّّ  لقد    

تاريخه، وترجمته، وبنيته، ومضامينه، وأسلوبه، ولغته، واتّسّاقه، وانسجامه، وترتيب 

القرآن وتفسيره وتأويله، واختلفوا في ذلك بين  تقنيات قراءة  سوره، وتبيان مختلف 

الدّّينيّةّ، والتّبّشيريّةّ،  باحثٍٍ مدافعٍٍ موضوعيّّ، وباحثٍٍ جاحدٍٍ منكرٍٍ يخدم الأغراض 

والاستعماريّةّ. ومن هنا، فما خلّفّه المستشرقون من ترجماتٍٍ قرآنيّّةٍٍ هي، في الحقيقة، 

ترجماتٍٍ  وليست  الكريم،  القرآن  لمعاني  وشروحٍٍ  وتأويتٍٍلا  تفسيراتٍٍ  عن  عبارة 

حقيقيّّةًً لهذا الكتاب؛ لأنّهّ من الصّّعب الحديث عن ترجمةٍٍ مثاليّّةٍٍ أمينةٍٍ وصادقةٍٍ للقرآن 

الكريم.

 أضف إلى ذلك أنّّ القرآن الكريم كتابٌٌ معجزٌٌ بلفظه ومعناه ومقاصده التشريعيّةّ؛ 

]]]- أساسيّات في تقنيات ومناهج البحث، م. س، ص27.



23القرآن الكريم في الدّراسات الاستشراقيّة المعاصرة 

لذا يستحيل ترجمة القرآن الكريم وفق المعنى دون اللّفّظ؛ لأنّّ الإعجاز البيانّيّ القرآنّيّ 

يكمن في حرفه وصوته، ومقطعه وكلمته، ونظمه وتركيبه، وإيقاعه وتنغيمه، ومقاصده 

ومعانيه؛ لذا تبقى ترجمات المستشرقين نسبيّّةًً وناقصةًً وعاجزةًً عن المماثلة الكليّةّ 

للنّّصّّ الأصلي؛ لذا من الصّّعب بمكان الحديث عن ترجماتٍٍ وفيّّةٍٍ وأمينةٍٍ ومماثلةٍٍ 

مبتسرةٍٍ،  تفسيراتٍٍ وتأويتٍٍلا وشروحٍٍ  الحديث عن  بقدر ما يمكن  للنّّصّّ المقدّّس، 

والتّلّخيص،  والتّغّيير،  والزّّيادة،  والنّّقص،  والحذف،  التّصّرّفّ،  لمقصّّ  خضعت 

والتّحّشية، والتّقّديم، والتّعّليق.

 ومن ثمّّ، يمكن الحديث عن تفسيراتٍٍ معنويّةٍٍّ شائبةٍٍ ومغرِضِةٍٍ ومضِلِّلةٍٍ. بيد أنّّ 

الكريم  القرآن  ترجموا  الذين  المستشرقين  لبعض  موضوعيّّةًً  معنويّةًًّ  تفسيراتٍٍ  هناك 

إلى لغاتٍٍ أجنبيّّةٍٍ معيّّنةٍٍ، ولكن تبقى تلك الترجمات غير كافيةٍٍ للإحاطة ببلاغة القرآن 

الكريم ونظمه، والتعبير عن جماليّاّته الفنّّيّّة والبيانيّّة من خلال التأثير في المتلقّّي بغية 

إثارته، وإبهاره، وإدهاشه.

إذًًا، يشكّّل القرآن الكريم، بالنّّسبة للمسلمين، عماد الدين، ومنبع القيم والأخلاق، 

وأساس التّشّريع، والمصدر الأوّّل الذي نرجع إليه من أجل استنباط الأحكام الأصليّةّ 

والفرعيّّة، وهو دستور المسلمين في الدنيا والآخرة. وقد وصل إلينا محفوظًاً متواترًاً 

كِْذِّْرََ وََإِنَِّاَ لََهُُ لََحََافِِظُُونََ﴾  بقراءاته السّّبع أو العشر مصداقًاً لقوله تعالى: ﴿إِنَِّاَ نَحَْْنُُ نَزَََّلْْنََا ال

)الحجر: 9(]]].

النّّاس كافّةّ، وتبيان شريعة الله، وإخراج  وتتمثّلّ وظيفة القرآن الكريم في هداية 

ذََا  �هَٰٰ تعالى: ﴿إِنََِّ  لقوله  والتّوّحيد، مصداقًاً  الإيمان  إلى  والضّّلال  الوثنيّّة  من  الناس 

الْْقُُرْآْنََ يََهْْدِِي لِِلََّتِِي هِِيََ أَقَْْوََمُُ﴾ )الإسراء: 9(، وقوله تعالى: ﴿وََنَزَََّلْْنََا عََلََيْْكََ الْْكِِتََابََ تِِبْْيََانًاً 

ءٍٍ﴾ )النحل: 89(. ْ لِكُُِِلِّ شَيْ�

ويتميّّز القرآن الكريم بأنّهّ كتابٌٌ متّسّقٌٌ ومنسجمٌٌ لا تجد فيه اختفًلااً أو تناقضًًا أو 

اللََّهِِ   ِ غََ�يْرِ عِِنْْدِِ  مِِنْْ  وََلََوْْ كَاَنََ  الْْقُُرْآْنََ  يََتََدََبََّرُُونََ  ، مصداقًاً لقوله تعالى: ﴿أَفَََالَا  باطلًاا كمًًلاا 

]]]- القرآن الكريم برواية ورش عن نافع عن الأزرق.



24

ِ يََدََيْْهِِ وََالَا مِِنْْ  فًًالَاا كََثِِيرًاً﴾. وقوله تعالى أيضًًا: ﴿الَّا يََأْتِِْيهِِ الْْبََاطِِلُُ مِِن بََ�يْنِ لََوََجََدُُوا فِِيهِِ اخْْتِِ

نِْْمِّ حََكِِيمٍٍ حََمِِيدٍٍ﴾ )فصلت: 42(. خََلْْفِِهِِ تَنَزِِيلٌٌ 

يعدّّ القرآن الكريم كتابًاً مقدّّسًًا طاهرًاً معصومًًا من الشّّوائب، وخاليًًا من الأخطاء 

مهما كان نوعها، وينعدم فيه التناقض والاختلاف والاضطراب المنطقيّّ، وهو كتابٌٌ 

محكََمٌٌ وفق منهجٍٍ ربّاّنٍيٍّ أصيل. فضلًاا عن كونه كتابًاً معجزًاً بنظمه، وبلاغته، وسياقه، 

وتشريعه، وعالميّّته، وأخلاقيّاّته الرفيعة...

ويمثّلّ القرآن الكريم حداثةًً حقيقيّّةًً بقيمه النبيلة، ومثله العليا، وفضائله السامية. 

وقد جاء هذا الكتاب ليُخُرج النّّاس من الظّلّمات إلى النّّور، ويخلّصّهم من الوثنيّةّ 

الوحي  يتضمّّن  ثمّّ،  ومن  والتّسّامح.  والنّّور،  الهداية،  نحو  والعصبيّّة  والجهل 

الإسلاميّّ، في طيّاّته، مبادئ كونيّّة وعلميّّة ومعرفيّّة وأخلاقيّّة، ويحوي أسس الحداثة 

لاستكشاف  العقل  استخدام  على  ويحثّّ  والمعرفيّّة،  والعلميّّة  والأخلاقيّّة  الدّّينيّّة 

الطبيعة فهامًا وتفسيرًاً وتنبّّؤًاً، ويسمو بالإنسان ويكرمه، ويدعو إلى المساواة والعدالة 

والحريّةّ، ويحثّّ على العمل والكسب الشريف، ويحرّمّ الرّّبا والموبقات والمفاسد. 

كما يحثّّ على التّعّاون والتّضّامن والتّآّزر بين أفراد المجتمع الإنساني. ويدعو كذلك 

إلى التّفّاهم والتّسّامح والتّعّايش، وينبذ الفرقة والحروب والعداوة. 

وعليه، وبما أنّّ القرآن الكريم هو كتابُُ إيمانٍٍ وهدايةٍٍ وعلمٍٍ وثقافةٍٍ وتشريعٍٍ، فقد 

اعتنى العلماء المسلمون بشرحه وتفسيره وتأويله وفق أسباب النّّزول من جهة، ووفق 

يعة الإسلاميّةّ من جهةٍٍ أخرى. كما انكبّّ العلماء المسلمون على دراسة  مقاصد الرشّر

 . ، وتصويتًاً، وبلاغةًً، وتداوالًا هذه اللغة نحوًًا، وصرفًاً، وفقهًًا، ولسانًاً، وإعرابًاً، ومعجامًا

وقد ارتأوا أنّّ فهم اللغة العربيّّة هو الذي سيساعدهم على فهم القرآن وتفسيره وتأويله 

وترجمته إلى الآخرين، بتوضيح معاني الكتاب، وتبيان محتوياته، واستجلاء مقاصده 

كانت  لذا  والثّقّافيّةّ؛  والعلميّّة  والدّّينيّّة  التشريعيّّة  بناه  واستكشاف  والبعيدة،  القريبة 

علوم الآلة وعلوم العربيّّة في خدمة تفسير القرآن وتأويله.

ومن جهةٍٍ أخرى، فقد سارع المستشرقون الغربيون إلى ترجمة معاني القرآن الكريم 



25القرآن الكريم في الدّراسات الاستشراقيّة المعاصرة 

للتعرّفّ إلى هذا الكتاب، وفهم شرائعه وقوانينه، واستكشاف عظمة الدّّين الإسلاميّّ 

بعد انتشاره في الأندلس بصفةٍٍ خاصةٍٍ، وقد تأرجحت ترجماتهم لمعاني القرآن الكريم 

تفسيريّةٍٍّ  وأعمالٍٍ  من جهة،  دينيّّة صليبيّّة  بنوايا  ومغرضةٍٍ  مشوّّهةٍٍ وضيعةٍٍ  أعمالٍٍ  بين 

وتأويليّّةٍٍ تبحث عن الحقيقة العلميّّة من جهةٍٍ أخرى.

ومن هنا، فقد كانت ترجمة القرآن عند المستشرقين الغربيين بصفةٍٍ عامّّةٍٍ، ومحرّّري 

موسوعة ليدن القرآنيّّة بصفةٍٍ خاصّّةٍٍ، بغرض التّشّكيك والمسّّ بالإسلام والمسلمين، 

تخرج  ومبتدعةٌٌ  ومنحرفةٌٌ  مضلّلّةٌٌ  ترجمةٌٌ  فهي  ثمّّ،  ومن  الكريم.  القرآن  في  والطّعّن 

عن ضوابط المنهج العلميّّ الصّّحيح. وبالتالي، فقد كان المستشرق خاضعًًا لتعاليم 

هوت والاستعمار والتّبّشير على حدّّ سواء.  الكنيسة والالّا

كانت  التي  الكريم  للقرآن  الأولى  تينيّّة  الالّا جمات  التّرر على  الحكم  هذا  وينطبق 

السّّيّّئة؛ حيث  بالنّّوايا  الفاتيكان، وكانت ترجماتٍٍ مدسوسةًً ومبيّّتةًً ومسمومةًً  بطلب 

يوجد في  ما  ينسخ  بشريٍٍّ  كتابٍٍ  مجرّدّ  القرآن  وتعتبر   ،محمد إلى  القرآن  تنسب 

التّوّراة والإنجيل لوجود مضامين ومحتويات متشابهةٍٍ. وبالتّاّلي، فالقرآن يعوق التّقّدّّم 

القرآن عن المسيح هو  كُُتب في  والازدهار، وأنّهّ لا يعرف شيئًاً عن المسيحيّّة، وما 

منقولٌٌ عن الرّاّهب النّّصراني المرتد بحيرا الذي لقي الرسول بالشام.

لذا  بالمدينة؛  اليهود  الأحبار  منقولةٌٌ عن  فهي  القرآن،  تضمّّنها  التي  القصص  أمّّا 

مضِلِّلة  ترجمات  بكونها  الكريم  للقرآن  تينيّّة  الالّا الاستشراقيّّة  الترجمات  هذه  تتّسّم 

ومغرضة تصدر عن نفوسٍٍ حاقدةٍٍ عدوانيّّةٍٍ وكارهةٍٍ للقرآن والنّّبيّّ محمد؛ بسبب ما 

حقّّقه الإسلام من منجزاتٍٍ وتقدّّمٍٍ وازدهارٍٍ شرقًاً وغربًاً، وأيضًًا بسبب انتشاره بسرعة، 

ومنافسته الشديدة للمسيحيّّة التي بدأت تتراجع بشكلٍٍ تدريجيٍٍّ.

النّّزعة  جمة الاستشراقيّّة الحقودة لمعاني القرآن الكريم بتكريس  وتمتاز هذه التّرر

المعرفّيّ  المستوى  على  قيمتها  من  والغضّّ  السّّامّيَّة،  العقليّّة  ومعاداة  الاستعماريّةّ، 

العقليّّة الآريّةّ. ويتجىلّى هذا واضحًًا في عدم اعتراف بعض  والعلميّّ، وترجيح كفّّة 

الكلام والتّصّوّّف الإسلاميّّ،  بالفلسفة الإسلاميّّة، والانتقاص من علم  المستشرقين 



26

الأنساق  وبناء  والتركيب،  التجريد  على  قادرةٍٍ  غير  الساميّةّ  العقليّّة  أنّّ  أساس  على 

الفلسفيّّة الكبرى وجودًًا، ومعرفةًً، وأخقًلااً، كما يذهب إلى ذلك المستشرق الألماني 

رينان.

عشر  التّاّسع  القرن  منذ  الغربيون،  المستشرقون  تمسّّك  فقد  أخرى،  جهةٍٍ  ومن   

وبدايات القرن العشرين، بالدّّفاع عن المركزيّةّ الأوروبيّّة، باعتبارها نموذجًًا للمعرفة، 

تاريخيّةّ،  أو  فيلولوجيّّة،  مناهج  من  الدّّارسون  انطلق هؤلاء  وقد  والحقيقة.  والعلم، 

أو ذاتيّّة. ويعني هذا أنّّ المستشرق، صاحب المنهج التاريخي، حسب محمد عابد 

الجابري، »يفكّّر شمولًيًّا في الفلسفة الإسلاميّّة، لا بوصفها جزءًًا من كيانٍٍ ثقافٍيٍّ عام، 

هو الثّقّافة العربيّّة الإسلاميّةّ، بل بوصفها امتدادًًا منحرفًاً أو مشوّّهًًا للفلسفة اليونانيّةّ. 

النحو  بمدارس  ربطها  هاجس  يوجّّهه  ومدارسه،  العربي  النحو  في  يفكّّر  وبالمثل، 

تأثّرّها بالمنطق الأرسطي، كما لا يدّّترد في  اليونانيّّة في الإسكندريّةّ أو برغام وبيان 

ربط الفقه الإسلامي، بنوعًًا من الرّّبط، بالقانون الرّّوماني وما خلّفّه في المنطقة العربيّةّ 

من آثارٍٍ وأعراف«]]].

كما تعكس دراسات الباحثين العرب ذات الطابع الاستشراقي مدى التّبّعيّّة الثّقّافيّةّ 

الخارجي لمفهوم  الفهم  الصّّورة على  هذه  تعتمد  ثمّّ،  ومن  أيضًًا.  للغرب  والفكريّةّ 

اث بصفةٍٍ عامّّةٍٍ. وفي هذا الصدد، يقول محمّّد عابد الجابري: »فالصورة العصريّةّ  التّرر

اث العربي الإسلامي،  الاستشراقويّةّ الرّاّئجة في السّّاحة الفكريّةّ العربيّّة الرّاّهنة عن التّرر

سواء منها ما كُُتب بأقلام المستشرقين أو ما صنّّف بأقلام من سار على نهجهم من 

الباحثين والكتّاّب العرب، صورة تابعة. إنّهّا تعكس مظهرًاً من مظاهر التّبّعيّةّ الثّقّافيّةّ، 

على الأقل على صعيد المنهج والرؤية«]]].

الفيلولوجي الغربي، فيبحث عن جذور جينيالوجيّّة )البحث عن  أمّّا المستشرق 

هندوأوروبيّةّ.  أو  يونانيّّة  مصادر  إلى  فيعيدها  الإسلاميّّة،  العربيّّة  للثّقّافة  الأصول( 

ويعني هذا أنّّ »المستشرق المغرم بالتحليل الفيلولوجي، فهو عندما يتّجّه إلى الثّقّافة 

العربيّّة الإسلاميّّة، بنظرته التجزيئيّّة، لا يعمل على ردّّ فروعها وعناصرها إلى جذورٍٍ 

]]]- الجابري، محمد عابد، )التراث ومشكل المنهج(، المنهجية في الأدب والعلوم الإنسانية، ص80.

]]]- التراث ومشكل المنهج، م. س، ص81.



27القرآن الكريم في الدّراسات الاستشراقيّة المعاصرة 

وأصولٍٍ تقع داخلها، أو على الأقل مقروءة بتوجيهٍٍ من همومها الخاصّّة، بل هو يجتهد 

كلّّ الاجتهاد في ردّّ تلك الفروع والعناصر إلى أصولٍٍ يونانيّّةٍٍ، أو عندما تعوزه الحجّّة 

إلى أصولٍٍ هندوأوروبيّّة، الشيء الذي يعني المساهمة، ولو بطريقةٍٍ غير مباشرة، في 

العمليّّة نفسها، عمليّّة خدمة »النهر الخالد«، نهر الفكر الأوروبي الذي نبع أوّّل مرّةّ 

من بلاد اليونان«]]].

إلى  فيميل  وأبحاثه،  دراساته  الذاتوي في  المنهج  يستخدم  الذي  المستشرق  أمّّا 

شخصيّّاتٍٍ معيّّنةٍٍ، فيتعاطف معها دفاعًًا ومناصرةًً ومؤازرةًً، من دون أن يُدُلي في ذلك 

بحججٍٍ موضوعيّّةٍٍ ترجّّح وجهة نظره الصائبة، وتقنعنا بأطروحته الفكريّةّ، أو تصوّّراته 

السّّياق، يقول محمد عابد الجابري: »أمّّا المستشرق صاحب  الحجاجيّةّ. وفي هذا 

الإسلاميّةّ،  الشّّخصيات  بعض  مع  تعاطفه  من  الرّّغم  على  فإنّهّ،  الذاتوي  المنهج 

ج، أو هنري كوربان مع السّّهروردي، فإنّهّ يبقى مع ذلك  كتعاطف ماسينيون مع الحالّا

موجّّهًًا من داخل إطاره المرجعي الأصلي، إطار المركزيّةّ الأوروبيّّة، مشدودًًا إليه، غير 

قادر ولا راغب في الخروج عنه، أو القطيعة معه. إنّهّ يتمرّدّ على حاضره الأوروبي، 

يتمسّّك بماضيه، فيعيشه رومانسًيًّا عبر تجربة هذه الشّّخصيّّة أو تلك من الشّّخصيات 

من  فيطالب،  أبعد من هذا  إلى  يذهب  وقد  الإسلاميّةّ.  العربيّةّ  الثّقّافة  الرّّوحانيّّة في 

ق«]]]. خلال تلك التجربة، استعادة روحانيّّة الغرب مما لدى الرشّر

ويعني هذا أنّّ المستشرق الغربي عندما يطبّّق المنهج الذّّاتوي في ترجمته لمعاني 

اث العربي الإسلامي، فإنّهّ ينطلق من رؤيةٍٍ  القرآن الكريم، أو في أثناء تعامله مع التّرر

الانبهار  على  قائمة  ومثاليّّةٍٍ  ساذجةٍٍ  رومانسيّّةٍٍ  رؤيةٍٍ  من  أو  محرّفّةٍٍ،  مسيحيّّةٍٍ  لاهوتيّّةٍٍ 

ق، والاندهاش بعجائبه الخارقة، كما تتعشعش في مخيّّلته الإثنوغرافيّّة أو  بسحر الرشّر

الفانتاستيكيّةّ سواء تعجيبًًا أو تغريبًاً.

ترجم  الذي   )George Sale( سيل  جورج  الإنجليزي  المستشرق  نجد  وهكذا، 

الحقيقة مؤِلِّف  اللغة الإنجليزية يقول: »أما محمد، فقد كان في  الكريم إلى  القرآن 

]]]- التراث ومشكل المنهج، م. س، ص81-80.

]]]- م. ن، ص81.



28

القرآن والمخترع الرئيس له أمر لا يقبل الجدل«]]].

إذًًا، ينطلق هذا المستشرق من نزعةٍٍ دينيّّةٍٍ عرقيّّةٍٍ وصليبيّّةٍٍ ولاهوتيّّةٍٍ لتشويه الإسلام 

أنّهّ  أساس  على  محمّّد،  إلى  القرآن  ونسبة  الكريم،  القرآن  في  بالطّعّن  والمسلمين، 

. كتابٌٌ بشريّّ، وليس كتابًاً مُُنزالًا

أنّّ الترجمة  القرآن،  )R.Blachère(، في مقدّّمة كتابه عن  ويرى ريجيس بلاشير 

كانت بدافع الحقد الصليبيّّ: »من المرجّّح أنّّ بطرس الموقر -الذي رحل إلى إسبانيا 

بين 1141 و1143م- هو الذي فكّّر بتأثيرٍٍ من روما ومن البابا في ترجمة القرآن إلى 

تينيّّة، فأوعز بذلك إلى روبيرد ريتين )R. de Tetines( الذي توىلّى عمل الترجمة  الالّا

بمساعدة بعض الرّهّبان، وقد جاءت هذه البادرة بدافع من روحٍٍ صليبيّّةٍٍ تدلّّ على ذلك 

المنجزة  الترجمة  من  نسخة  مع  برنار(  )القديس  إلى  الموجّّهة  الموقّرّ  بطرس  رسالة 

معتنقي  نفوس  من  الإيمان  أثر  محو  إلى  الحاجة  العمل  هذا  إلى  الدّّاعي  كان  كما 

الإيمان«]]].

تينيّّة لمعاني القرآن الكريم كانت بدافعٍٍ لاهوتيٍٍّ كنسٍيٍّ  ويعني هذا أنّّ الترجمة الالّا

باسم  المقدّّس،  وكتابهم  وعقيدتهم  دينهم  في  والطّعّن  المسلمين،  تفريق  أجل  من 

البابويّةّ الحقودة التي غرضها طمس الحقيقة عن الإنسان الأوروبي، وتقييده بترّهّات 

الرّهّبان الذين حرّفّوا الإنجيل من أجل خدمة أهوائهم ومصالحهم الشّّخصيّّة.

والتبشير،  والتشويه،  بالتشكيك،  المغرضة  الاستشراقيّّة  الترجمة  تتّسّم  وعليه، 

اع الدّّيني والحضاري. والأدلجة، والتفكيك الهدام، والتطرّفّ، وإثارة ما يسمّّى بالرصّر

الكلّيّات  من  مجموعة  الغرب  في  ظهرت  لقد  القرآنيّّة:  الدّّراسات  الثاني:  الفرع 

الدّّيني  هوت  الالّا بدراسة  تُعُنى  التي  والمراكز  والمعاهد  والمؤسّّسات  والجامعات 

بصفةٍٍ عامّّةٍٍ، ودراسة الكتب السّّماويّةّ بصفةٍٍ خاصّّةٍٍ، بما فيها القرآن الكريم، وكانت 

الباحثون  استعان  حيث  الدّّينيّّة؛  الكتب  هذه  دراسة  في  ونقديّةّ  نصيّّة  مناهج  تطبّّق 

]]]- عبد الخالق، أحمد عمار عبد الجليل، الاستشراق وصناعة الفكر الهدّام، ص121.

]]]- نقلًاً عن: خروبات، محمد، الاستشراق والعلوم الإسلامية بين نقلانية التأصيل وعقلانية التأويل، ص354-353.



29القرآن الكريم في الدّراسات الاستشراقيّة المعاصرة 

مصادر  عن  والبحث  والطباعة،  الكتابة  ودراسة  والتوثيق،  التحقيق  بعلم  الغربيّوّن 

اللغة  ودراسة  وخرافات،  وأساطير  حقائق  من  تتضمّّنها  وما  السّّماويّةّ،  الكتب  هذه 

والأسلوب، والبحث عن علاقتها بالسّّياسة، والإعلام، والأدب، والفنّّ، والمجتمع، 

والاقتصاد، والتاريخ، والفلسفة، والبيولوجيا، وغيرها من العلوم والمعارف. 

ولم يقتصر البحث القرآني على المستشرقين والموسوعيين الغربيين فحسب، بل 

ساهم في ذلك مجموعةٌٌ من الباحثين المسلمين الذين طبّقّوا المناهج العلميّّة على 

أركون، ونصر حامد  الكريم، كما هو حال محمد  القرآن  فيها  السّّماويّةّ بما  الكتب 

أبو زيد، وطلال أسد، وخالد أبو الفضل، وإبراهيم أبو ربيع، ونادية أبو زهرة، وأحمد 

سليم دلال، وسلوى العوا، وأميرة الزين، وتوفيق فهد، وغيرهم...وكان هؤلاء يطبّقّون 

للقرآن؛ حيث  ليدن  منهجيّّة تحليل المضمون، كما يدلّّ على ذلك فهرس موسوعة 

نجد بعض الدّّراسات التي تندرج ضمن هذا الاتّجّاه المنهجيّّ كموضوع )التطبيقات 

النّّقديّّة المعاصرة والقرآن( لمحمد أركون، بالتركيز على علاقة الإسلام بالعنف. وهناك 

بجامعة  أستاذ   )James. A. Bellamy( بيلامي  لجيمس   ) النصّيي )النقد  موضوع 

ميشيغان الأمريكيّّة، و)البنى الأدبيّّة في القرآن( لعيسى بلاطة ...

هوتيّةّ  وقد انتشرت مؤسّّساتٌٌ كثيرةٌٌ بالغرب تعتني بالدّّراسات القرآنيّّة والدّّينيّّة والالّا

فقد  يومنا هذا،  إلى  الميلادي  الخامس عشر  القرن  منذ  تحليل المضمون  في ضوء 

ستْْ كُُلّيّّّاتٍٍ مكَرَّسة لهذه الدّّراسات في أماكن؛ مثل: ليدن 1593، وروما 1627،  »أُِسِّ

وأوكسفورد 1638. وبعد ذلك، افتُتُحتْْ كلّيّّّاتٌٌ في جامعاتٍٍ أوروبيّّةٍٍ رئيسةٍٍ أخرى، 

وفي بعض جامعات أمريكا الشماليّّة أيضًًا. واتّخّذتْْ لغات؛ من قبيل العربيّّة وغيرها 

من اللغات الإسلاميّّة -كالفارسيّةّ، والتركية -أهمّّيّّةًً مركزيّةًًّ في التعليم؛ لأنّّ التمكُُّن من 

هذه اللغات كان مُُقدّّمةًً ضروريّةّ لدراسة النّّصوص وغيرها من المصادر التّاّريخيّةّ، 

لنموذج  وفقًًا  الحديثة؛  الإسلاميّّة  للدّّراسات  المعرفّيّ  الحقل  تشكّّل  فقد  وعليه؛ 

وأصبح  وبعده،  النّّهضة  تطوّّرتْْ في عصر  الذي  النّّحو  الكلاسيكيّّة على  الدّّراسات 

)فقه اللّغّة( الذي يُعُتبر دراسةًً للثّقّافة عبر عدسة النّّصوص التي تُنُتجها هذه الثّقّافة - 

هو المنهجيّّة السائدة. وانطقًلااً من الإدراك بأنّّ القرآن هو محور هويّةّ الإسلام وتطوُُّره 



30

التاريخيّّ، مُُنح القرآن اهتمامًًا دقيقًًا، وانبثقت الدّّراسات القرآنيّّة؛ بوصفها فرعًًا معرفًيًّا 

رئيسًًا ضمن دراسة الإسلام.

هذا، وقد تأَثَّرت الدّّراسة غير الإسلاميّّة للقرآن )أو »الغربيّّة«(  بشكلٍٍ كبير بنظيرها: 

حقل الدّّراسات الإنجيليّّة، حيث إنّّ النّّقد الإنجيلّيّ في القرنين الثامن عشر والتّاّسع 

إلى  الرُّهُبانّيّ  أو  الحاخاميّّ  المحيط  من  انتقل  الذي  النّّقد  ذاك  الأقلّّ  -على  عشر 

اليهوديّّ  المقدّّسين  للكتابين  الإلهيّّ  بالطابع  الاعتقادََ  وضعََ  قد  الجامعيّّ-  المحيط 

لتطبيق  النهضة  عصر  في  برز  الذي  الاستعداد  اتّسّع  كما  قوسين،  بين  والمسيحيّّ 

ليشمل  القديمة،  واللاتينيّةّ  اليونانيّّة  النصوص  على  والتاريخيّّ  الأدبّيّ  النقد  مبادئ 

أحد النصوص القديمة الأخرى؛ أي الإنجيل. وقد تبنّّى بعضُُ الباحثين نظرةًً عقليّةّ؛ 

فسعى إلى التوفيق بين التعليمات الإنجيليّّة والأوامر العقليّّة، بينما ركّّز آخرون على 

التناقضات بين الإنجيل وقوانين الاستقامة العلميّّة. كما تضاعفت التحقيقات السّّياقيّةّ 

ومع  الإنجيليّّة،  للنصوص  والتاريخيّّة  الثقافيّّة  الخلفيّّة  في  بالتنقيب  العلماء  قيام  مع 

تتبُّعُهم للتراث الأدبّيّ الذي نمتْْ منه هذه النصوص، مضافًاً إلى عمليّةّ الصياغة التي 

أخرجت النصوص في شكلها النهائّيّ.

ومع توجُُّه العلماء المختصّّين بفقه اللغة الساميّّة والمتعمّّقين بالدراسة التاريخيّّة-

-القرآن- فقد  آخر  قديمٍٍ  كتابٍٍ  إلى  الجديد  العبريّّ والعهد  المقدّّس  للكتاب  النقديّةّ 

البحث  مُُرتبطةٍٍ بمهام  غير  أنّهّا  مُُعتبرين  العقديّةّ،  الافتراضات  السابق-  أهملوا -كما 

العلميّّ، وعليه؛ تعرّضّ الباحثون في القرآن -كما الإنجيل- للتحليل النصي واللغويّّ. 

ميدان  في  تؤثّرّ  زالت  ما  التي  المهمّّة  الكتب  بعض  عشر  التاسع  القرن  في  وأُِلِّفتْْ 

 ،)Gustav Weil( فبرزت أسماء؛ من قبيل: كوستاف ويل ، البحث القرآنّيّ المعارصِر

 ،)Abraham Geiger( جايجر  وأبراهام   ،)Theodor Noldke( نولدكه  وتيودور 

.)Hartwig Hirschfeld( وهارتويغ هارشفيلد

عان ما انضَمَّت إليها أسماء أقرانهم في القرن العشرين؛ من أمثال: أجناتس   ورسُر

Gotthelf Bergstras�( وغوستاف برجستراسر ،)Ignaz Goldziher(  جولدتسيهر 

ser(، وأوتو بريتزل )Otto Pretzl(، وريشتارد بيل )Richard Bel(، وأرثر جيفري 



31القرآن الكريم في الدّراسات الاستشراقيّة المعاصرة 

بعضََ  أنّّ  إلى  الإشارة  وتجدرُُ   .)Rudi Paret( بارت  ورودي   ،)Arthur Jeffery(

محمد  حياة  بيان  لإعادة  مصدر  أوثق  بوصفه  القرآن؛  مع  تعامل  قد  الباحثين  هؤلاء 

وتاريخ المجتمع الإسلاميّّ الأوّّل«]]].

ويعني هذا أنّّ الدّّارسين والمستشرقين الغربيين قد تعاملوا مع الكتب السّّماويّةّ، 

من  وغيرها  العربيّّة  باللّغّة  مستعينين  الكريم،  والقرآن  والإنجيل،  التوراة،  فيها  بما 

اللّغّات الإسلاميّّة كالتركيّّة والفارسيّّة، بالاطّلّاع على فقه اللّغّة، وعلوم التّاّريخ، وعلوم 

الثّقّافة، وعلوم الآلة، وعلم الآثار، والأنثروبولوجيا.

وكان الهدف من ذلك هو البحث عن مقاصد هذه الكتب السّّماوية وتحليلها وفق 

المناهج النّّقديّةّ المعاصرة، كتحليل المضمون الذي يبدو جلّيًّا في مقالات موسوعة 

ليدن القرآنيّّة، والنّّقد النّّيصّي في كثير من الدّّراسات الإنجيليّّة في الجامعات الفرنسيّةّ، 

الهيرمنيوطيقي عند  التأويلي  والنّّقد  أنتروفيرن]]]،  السيميائي كما عند جماعة  والنّّقد 

بول ريكور]]]، والنّّقد التّاّريخي كما عند طه حسين في كتابه )في الشعر الجاهلي(]]]، 

على  التركيز  كان  فقد  ثم،  ومن  أركون...  محمد  عند  كما  التّطّبيقيّّ  النّّيصّي  والنّّقد 

هوتيّّ،  التحليل اللّغّويّّ، والتّحّليل النّّصّيّ، والبحث في خلفيّّات النّّصّّ الدّّينيّّ والالّا

وعقد المقارنات النّّصيّّة بين الكُُتب السّّماويّةّ، والتنقيب عن التناقضات والمختلف 

فيه، أو استكشاف وحدة النّّصّّ الدّّينيّّ...

ومن جهةٍٍ أخرى، فقد اعتنت دائرة المعارف بليدن، بدورها، بدراسة القرآن الكريم 

، وتقويمًاً. وفي هذا، تقول مقدّّمة موسوعة  وفق تحليل المضمون توصيفًًا، وتحليلًاا

م وصفًًا موجزًاً للقرآن لمن لا يملكون معرفةًً مُُسبقةًً  ليدن للقرآن: »من المفيد أن نُقُِدِّ

سة ككتابٍٍ أقصر من غيره؛ فحينما نُقُارنُُ طول  به. يبرزُُ القرآن في مكتبة الكتب المقَدَّ

القرآن مع كتاب الشريعة البوذية »بالي« أو مع المخطوطات السنسكريتيّّة أو الصينيّّة، 

[1]- Janne Dammen MC Auliffe: Encyclopedia of the Quran, Leiden, Brill, Hollande, 2001. 

[2]- Groupe D’entrevernes: Analyse sémiotique des textes. ED.Toubkal, Casablanca, 1987.

]]]- ريكور، بول، الوجود والزمان والسرد.

]]]- حسين، طه، في الشعر الجاهلي.



32

نُلُاحظ أنّّ الاختلافات من حيث الطول كبيرة. كذلك، يضمّّ الكتاب المقَدَّس العبريّّ 

والعهدان القديم والجديد في المسيحيّّة أسفارًًا أطول بكثير من القرآن. ويُشُلُُِكِّ القرآن 

، وهذه الأقسام أو الفصول تبدأ جميعها  ، حيث يتألّفّ من 114 قسامًا دًًَحَّا بحّقٍّ ا مو نًصًّ

بدورها- من  السور-  تتألّفُُّ  وتُسُمّّى »سُُورًًا«.  الله الرحمن الرحيم﴾،  بـ﴿بسم  تقريبًًا 

الآيات، وقد تضمُُّ سورةٌٌ ما بضع آياتٍٍ أو مئات منها. هذا الاختلاف في طول السّّور 

سوره  تُرَُتَّب  حيث  تنظيمًيًّا،  معيارًًا  الطول  على  يعتمدُُ  القرآن  لأنّّ  بالملاحظة؛  جديرٌٌ 

-تقريبًًا- وفقًًا للترتيب التنازلّيّ في حجم السور. بعبارةٍٍ أخرى: تأتي السّّور الأطول في 

مقدّّمة القرآن، بينما تأتي السور الأقصر في نهايته. 

بالطريقة  مُُنَظَّمة  ليست  وهي  بسهولة،  تبويبها  كن  ميُم ولا  متنِوِّعة،  القرآن  مواضيعُُ 

ة. على سبيل المثال: لا تجد سورًًا منفصلة  لها العقول المنهجيّّة المعارصِر التي تُفُِضِّ

الشخصّيّ  السلوك  ضوابط  أو  هوتيّّة،  الالّا البيانات  واحدةٍٍ منها على حدة  كلُُّ  تتناولُُ 

والاجتماعيّّ، أو الأحكام المخصّّصة للصلاة والطقوس الدينيّّة، أو قصص الأنبياء، 

هة  يات الجدليّّة الموَجَّ أو التحذير من يوم الحساب ووصْْف الجنّّة والنار، أو التحِدِّ

إلى  -مضافًاً  المواضيع  هذه  جميعََ  تجدُُ  ولكنّّك  الأخرى؛  العقائد  أصحاب  إلى 

التعقيد  ساهم  فقد  الواقع،  القرآنّيّ. في  للنِصِّ  المختلفة  السور  في  منسوجةًً  غيرها- 

الموضوعيّّ للقرآن في حِثِّ المؤلّفّين على إنتاج قسمٍٍ من الكتب الإسلاميّّة؛ بهدف 

استخلاص هذه المواضيع وتبويبها، ترومُُ بعض هذه المؤلّفّات تقديمََ تصنيفٍٍ شامل 

إلى  الآخر  بعضُُها  يهدفُُ  بينما  دة،  متعِدِّ وفرعيّّة  رئيسة  عناوين  تحت  القرآنيّّة  للمادّّة 

كننا أنْْ نعثر في المكتبات الإسلاميّّة على  د. وبناءًً عليه، ميُم التركيز على موضوعٍٍ مُُحَدَّ

كُُتب بعنوان »المرأة في القرآن«، أو »المجتمع العادل في القرآن«. 

فعلى  أيضًًا؛  الأسلوب  في  تنوّّعٌٌ  وثمّةّ  القرآن،  في  موضوعيٌٌ  تنوُُّعٌٌ  يوجد  وكما 

الرّّغم من أنّّ القرآن يُوُفُُِظِّ مقدارًًا قليلًاا نسبًيًّا من الأسلوب السرديّّ الذي يألفه قُرُّاّءُُ 

عشرة  الثانية  السّّورة  تشكّّل  إذ  المسيحيّّ،  الجديد  والعهد  العبريّّ  المقدّّس  الكتاب 

وهي  الأحيان،  أغلب  في  ودراماتيكيّّة  قويّةّ  القرآن  لغة  فإنّّ  لذلك؛  الوحيدة  الحالة 

تزخرُُ بالصور المفعمة بالحيويّةّ والتشبيهات المثيرة للعواطف، حيث يجتمعُُ القََسََم 



33القرآن الكريم في الدّراسات الاستشراقيّة المعاصرة 

 ،محمّّد النبي  إلى  هًًَجَّا  مُُو أكان  سواء  ؛  المبارشَر الإلهيّّ  الخطاب  مع  والحوارات 

أم إلى المؤمنين برسالته، أم إلى أولئك الذين يرفضونها. تتعاقبُُ الفقرات المقتَضَََبة 

أحكام  مع  والتنبُّؤُات  الدّّعوات  وتمتزجُُ  الأطول،  الاعتياديّةّ  النصوص  مع  والموجََزة 

التحريم والإرشادات الهادية لكِلِّ الأفعال البشريّةّ.

الذين  لأولئك  مُُتاحة  البلاغيّّ  التنوُُّع  هذا  في  الكامنة  العارمة  القوّّة  تكونُُ  لا  قد   

وحينما  فقط،  العربيّّة  باللغة  القرآن  هو  الإسلام  في  فالقرآنُُ   ، مُُترجامًا القرآن  يقرؤون 

العربّيّ  للنصّّ  تفسيرٍٍ  مجرّدّ  يُصُبحُُ  ا  وإمنّم الفعلّيّ«؛  الله  »كمََلا  يبقى  لا  فإنّهّ  يُجََترم 

الأخرى  الشعائر  أو  الصلاة  خلال  القرآن  المسلمون  يقرأُُ  السّّبب،  ولهذا  الأصلّيّ. 

اللّغّات  أغلب  إلى  عدّّة  قرآنيّّةٍٍ  ترجماتٍٍ  وجود  من  الرّّغم  على  دائمًاً،  العربيّّة  باللغة 

الرئيسة في العالم؛ ومن ضمنها اللغة الإنكليزيّةّ«]]].

المضمون  تحليل  إلى  التجأت  قد  القرآنيّّة  ليدن  موسوعة  أنّّ  لنا  يتبيّنن  هنا،  ومن 

وأبحاث ومقالات  تتضمّّنه من دراسات  ما  يتبيّنن في  الكريم، كما  القرآن  دراسة  في 

لباحثين مسلمين وغربيين على حدّّ سواء. فقد توقّفّت الموسوعة عند مجموعةٍٍ من 

المقدّّسة  والشّّخصيات  القرآنيّّة،  المواضيع  من  مجموعةٍٍ  وعند  المرتّبّة،  المفردات 

كالأنبياء والرّسّل والأولياء الصّّالحين والقديسين وصحابة الرّسّل والأنبياء. فضلًاا عن 

الأمكنة المقدّّسة، ومواضيع الفقه والعقيدة والتاريخ الإسلامي، والدّّراسات النّّصيّةّ 

والتّطّبيقيّةّ.

الكريم  القرآن  القرآنيّّة على كثير من قضايا  ليدن  انكبّتّ موسوعة  فقد  هنا،  ومن 

ومباحثه وعلومه في ضوء المقاربة الموضوعاتيّّة، أو تحليل المضمون، مثل: الحياة 

القرآن، والتّقّيّّة والتّشّيّعّ  القرآن، والحواسيب والقرآن، وتعدّّد المعاني في  اليوميّّة في 

والقرآن، والنّّسويّةّ والقرآن، وقرّاّء القرآن، وطباعة القرآن، وترجمات القرآن، ومواضيع 

الدّّراسات القرآنيّّة قبل القرن الثامن عشر، وتقليد القرآن، والتّسّلسل الزّمّني والقرآن، 

وجمع القرآن ونسخه، والعلم والقرآن...]]] 

[1]- Janne Dammen MC Auliffe: Encyclopedia of the Quran, Leiden, Brill, Hollande, 2001.  

والتبليغ  والتعليم  القرآن،  من  المخطوطة  والنسخ  القرآن،  في  والمجتمع  والجماعة  والقرآن،  الوهابية  ومنها   ...  -[[[



34

ولقد تناولت موسوعة ليدن مباحث لم يتناولها المسلمون في مباحث علوم القرآن 

الجندر،  ومواضيع  القرآنيّّة،  والمخطوطات  والتوثيق  الكتابة  مواضيع  مثل  ومعارفه، 

والسّّحر  الأساطير  وموضوع  الدّّيني،  التّعّدّّد  وقضايا  السوسيولوجيّّة،  والمواضيع 

والشعوذة والدواء...

القرآن  علوم  ومباحث  موضوعات  توسيع  في  ليدن  موسوعة  تسهم  هنا،  ومن 

نصيّّة ووصفيّةّ  مناهج ومقاربات  بتجريب  الرّاّهن؛  بالانفتاح على قضايا  المعاصرة، 

جديدة. ومن ثمّّ، يتبيّنن لنا أنّّ موسوعة ليدن قد احتوت على دراساتٍٍ وأبحاث علميّةّ 

أكاديميّّة دقيقة خاضعة لعلم التّوّثيق، تستعين بالإحالات النّّصيّّة والهوامش المفيدة 

والمثمرة.

الموضوعات  خلال  من  مشبوهةٌٌ  استشراقيّّةٌٌ  دراساتٌٌ  هناك  نفسه،  الوقت  وفي   

التي عالجتها؛ حيث تثير الشّّكّّ والتّضّليل في مصدريّةّ القرآن الكريم كتنزيل القرآن، 

وترتيب سوره، والبحث عن مخطوطاته، واستكشاف طرائق جمعه وحفظه، ودراسة 

القرآن الكريم وفق ثنائيّّة الشّّفهي والتدوين، والتّوّقّفّ عند موضوع الحرب والجهاد. 

طرحها  كما  الإسلام  في  المرأة  ووضعيّّة  والرقيق،  العبوديّةّ  قضيّةّ  عن  ناهيك 

والتّشّيّعّ  التّقّيّّة  إلى  والإشارة  القرآن،  في  المادّّيّةّ  الثّقّافة  عن  والبحث  المصحف، 

الوهابيّّة والقرآن، وتبيان  القرآن، وتناول موضوع  والقرآن، والتركيز على مخطوطات 

الدّّينيّةّ  التّعّدّّديّةّ  موضوع  في  والبحث  للقرآن،  والسّّحريّةّ  الشّّعبيّّة  الاستخدامات 

والقرآن، والوحي والإلهام، والصّّوفيّّة والقرآن، والكتب المقدّّسة والقرآن...

شرق  جنوب  في  القرآنية  والمؤلّفّات  والقرآن،  والفلسفة  القرآن،  في  والتنبّؤّ  والقرآن،  الاجتماعية  والعلوم  القرآن،  في 

آسيا، وتلاوة القرآن، وتفسير القرآن في الحقبة القديمة والعصور الوسطى، ولغة القرآن وأسلوبه، والمعارف التقليديّةّ 

العربيّّة  والجزيرة  والقرآن،  والقانون  والقرآن،  المقدّّسة  والكتب  القرآن،  في  والهندسة  والفن  القرآنيّّة،  الدراسات  في 

الجاهليّّة والقرآن، والسياسة والقرآن، والإعلام والقرآن، والحديث والقرآن، والأدب والقرآن، والصوفية والقرآن،  زمن 

والوحي  المحفوظ،  واللوح  والفرقان،  والكتاب  والقرآن،  الفارسي  والأدب  القرآن،  وقراءات  القرآن،  ومخطوطات 

والأساطير  وبنيته،  القرآن  وهيئة  والقرآن،  واللاهوت  والمصحف،  القرآني،  النصّّ  ووحدة  القرآن،  وأسماء  والإلهام، 

والسيرة  والقرآن،  والدواء  للقرآن،  الشعبية والسحرية  والسور والآيات، والاستخدامات  والقرآن،  القرآن، والخطابة  في 

والقرآن، والأخلاق والقرآن، وأسباب النزول، والأدوات البحثيّّة للقرآن، والنساء والقرآن، وعلم الآثار والقرآن، والدراسة 

القرآن في مطلع  المادّّيّةّ والقرآن، وتفسير  التركي والقرآن، والثقافة  التنوير، والأدب  القرآن بعد عصر  الأكاديميّّة حول 

العهد الحديث والمعاصر، والتعدّّديّةّ الدينيّّة والقرآن... 



35القرآن الكريم في الدّراسات الاستشراقيّة المعاصرة 

ومن هنا، تُظُهر لنا هذه الموضوعات وغيرها من القضايا الأخرى المتعلّقّة بالقرآن 

الكريم أنّّ موسوعة ليدن لم تكن موضوعيّّة وعلميّةّ إلى حدّّ كبير. فقد تناول محرّّروها 

مواضيع خطيرة ولافتة للانتباه، على الرّّغم من ادّّعائهم للعلميّّة والحياد والإنصاف، 

السّّور الذي فيه اختلاف وجدال حول  القرآن وترتيب  كالتوقّفّ عند موضوع تنزيل 

عمليّّة الترتيب. وما يتّتربّ عن ذلك من طعن في مصداقيّّة صحّّة الكتاب. ناهيك عن 

عمليّّة نقل الكتاب هل تحقّّق ذلك عن طريق الرّّواية الشّّفهيّّة أم التدوين، علامًا أنّّ 

تدوين الكتاب لم يتحقّّق تاريخًيًّا إالّا في المرحلة المتأخّّرة؟ 

في  يدوّّن  لم  دام  ما  ونقله،  وروايته  صحّّته  في  مشكوكٌٌ  القرآن  أنّّ  هذا  ويعني 

لحظات نزول الوحي. بيد أنّّ الواقع يكذّّب ترّهّات المستشرقين؛ إذ كان هناك رواة 

ثقات، وحفظة أكفّّاء. وفي الوقت نفسه، كان هناك مدوّّنون وكتبة القرآن؛ والدليل على 

ذلك النّّسخ العديدة التي رجع إليها عثمان بن عفّّان لتوحيد القراءة القرآنيّّة من جهة، 

وتوحيد المصحف في جميع الأمصار والأقطار العربية والإسلامية من جهة أخرى.

وخرافات  أساطير  يحوي  الكريم  القرآن  أنّّ  المستشرقون  يرى  ذلك،  إلى  أضف 

وترّهّات، ويُسُتخدم من قبل المسلمين في السّّحر والشعوذة والطب الشّّعبي، وهذا 

- إلى الإسلام.  يسيء -فعلًاا

وهنا، يجب التمييز بين القرآن باعتباره نصًًا ربّاّنًيًّا سليامًا من الترّهّات والتناقضات 

المخلّةّ، وواقع المسلمين المعاصر الذي يندى له الجبين؛ بسبب تصرّفّاتهم المشينة. 

فلا ينبغي أن نقيس واقع هؤلاء على القرآن، وما يتضمّّنه الدّّين الإسلامي من تعاليم 

شرعيّّة نصّّيّّة وعقلانيّّة، ووصايا سمحة ومثالية، وما يحويه من أخلاقياتٍٍ دمثةٍٍ كونيّّة. 

والدليل على ذلك  العبوديّةّ؛  يشجّّع  أنّّ الإسلام  أيضًًا  ويرى هؤلاء المستشرقون 

وهناك  متوانٍٍ.  بشكلٍٍ  ذلك  في  تدرّّج  بل  جذريٍٍّ،  بشكلٍٍ  العبوديّةّ  يحارب  لم  أنّهّ 

إشارات مضمرة إلى وضعيّّة المرأة السّّيّّئة في الإسلام؛ إذ لم تبلغ درجة التحرّّر كما 

في المجتمعات الغربيّةّ.

 ويمكن الرّدّّّ على ذلك أنّّ الإسلام قد سوّّى بين العبيد والأحرار، فقد كان بلال 



36

المؤذّّن صحابيًاً مقرّّبًاً من الرسول. وبالتالي، فقد نفّّر الإسلام من العبودية بمختلف 

 .أشكالها وأنواعها، كما يتبيّنن ذلك جلًيًّا في القرآن الكريم وأحاديث الرسول

ا، وأختًاً، وبنتًاً، وزوجةًً،  وفيما يخصّّ المرأة، فقد كرّمّها الإسلام باعتبارها أنثى، وأًُمًّ

من  مجموعة  عليها  وفرض  الحقوق،  جميع  لها  أعطى  وقد  وجدّّةًً.  وخالةًً،  وعمّّةًً، 

الواجبات، وقد شّرّفها بحجابها السّّاتر، ودينها الحامي، ولم يجعلها عرضة الاستغلال 

المادي البشع، ولم يتركها في واجهات المتاجر عاريةًً عرضةًً لأعين النّّاس، يتلذّّذون 

يباع في  له،  الغربيّّة كائنًًا لا قيمة  بها اشتهاءًً واستهواءًً وغريزةًً حتى أصبحت المرأة 

الأسواق مثل السّّلع المادّّيّةّ الرّخّيصة.

ويعني هذا كلّهّ أن ثمّةّ دراساتٍٍ وأبحاثًاً كثيرةًً في موسوعة ليدن القرآنيّّة تتّصّف 

للقرآن  ومشِوِّهةٌٌ  ومضِلِّلةٌٌ  مغرِضِةٌٌ  دراساتٌٌ  وهناك  جهة،  من  والعلميّّة  بالموضوعيّةّ 

والإسلام على حدٍٍّ سواء.

ثالًثًا: تفسير القرآن حسب مقدّّمة موسوعة ليدن

استهلّتّ موسوعة ليدن للقرآن بمقدّّمة تمهيديّةّ تناولت تفسير القرآن الكريم، فيها 

بعض الشّّبهات التي تتعلّقّ بمصدريّةّ القرآن الكريم، وما أثار ذلك من جدالٍٍ وخفٍٍلا 

بين العلماء المسلمين، ولا سيما فيما يتعلّقّ بقضيّّة ترتيب سور القرآن الكريم وآياته 

للقرآن  ليدن  موسوعة  -حسب  الكريم  القرآن  تفسير  عرف  فقد  هنا،  ومن  الشريفة.  

الكريم- مجموعة من المراحل التي يمكن حصرها فيما يلي:

الفرع الأوّّل: مرحلة شرح الكلمات والمفردات

لقد استوجب القرآن الكريم الذي أنزل على النّّبيّّ محمد أن تُشُرح مضامينه، 

والحديث  الدّّين  وعلماء  ّاح  وال�شّرّ ين  المفرسّر على  الواجب  من  فكان  آياته،  وتُفُرسّر 

فقد شكّّل شرح  هنا،  اللّغّويّّ. ومن  ح  بالرشّر وآياته  الكريم  القرآن  التّوّقّفّ عند سور 

ون،  المفردات، وتفسير الكلمات الصعبة، المهمّّة الأولى التي ينبغي أن يقوم بها المفرسّر

بالرّجّوع إلى الشّّعر الجاهلي الذي كان يتضمّّن معاني لغة العرب الأصيلة. فضلًاا عن 



37القرآن الكريم في الدّراسات الاستشراقيّة المعاصرة 

ح والتفسير. وفي هذا الصّّدد، تقول  القواميس والمعاجم لتسهيل عمليّّة الرشّر جمع 

تُرُاثًاً طويلًاا من المعرفة، وهذا بحدّّ ذاته  القرآن  بليدن: »أنتج  القرآنيّّة  دائرة المعارف 

إشارةٌٌ أخرى إلى التبجيل الذي يُحُيطُُ بهذا النصّّ. وعلى الرّّغم من أنّّ تاريخ الإعلان 

عن النصّّ ونقله -مضافًاً إلى علاقة هذا التّاّريخ بأولى محاولات التفسير- ما زال محَلَّ 

جدالٍٍ علميّّ؛ فلا شَكَّ في أنّّ الأسئلة عن النصّّ نفسه والتدبُّرُ في معناه كانا حاضَرَيْنْ 

في البيئة القرآنيّّة منذ ولادته. وكذلك من غير المفاجئ أنْْ نُلُاحظ أنّّ القضايا اللغويّةّ 

التفسير بتقديم  التحليل أو  الرّاّمية إلى  قد تصدّّرت الأولويّةّ، وتمثّلّتْْ أولى الجهود 

حيث  المقروءة؛  النّّصوص  مع  الحال  هو  كما  وشرحها؛  الغامضة  الكلمات  معاني 

اتّخّاذ خطواتٍٍ  إلى  النّّهاية  وتنوّّعها في  المتنامي  عددها  وأدّّى  عدّّة،  قراءاتٌٌ  برزتْْ 

نحو تنظيمها؛ إذ لم يكنْْ جميعُُ المستمِِعين الأوائل مُُجَهَّزين بنحوٍٍ مُُتساوٍٍ لفهم طبيعة 

الخطاب القرآنّيّ الإضماريّةّ أحيانًاً، والتي تطَلَّبتْْ في بعض الآيات تعليقاتٍٍ تفسيريّةّ؛ 

كما في الفقرات الأخرى ذات الطبيعة التلميحيّّة«]]].

ويعني هذا أنّّ القرآن الكريم يتّسّم بخطابٍٍ تلميحيٍٍّ وإضماريٍٍّ قائمٍٍ على التّكّثيف 

والإيجاز، ويتطلّبّ هذا معرفةًً بمضامين القرآن ومعانيه؛ لذا يستوجب أن تُفُكّّك لغته 

المشكل  إلى  الكريم  القرآن  تفسير  اتّجّه  لذلك  جليّّةٍٍ؛  بدقّةٍٍّ  معانيه  وتُشُرح  البيانيّةّ، 

، بكشف مفردات القرآن، واستجلاء معانيها. وهنا، ظهر ما يُسُمّّى بشرح  اللّغّويّّ أوّّالًا

لغة القرآن الكريم.

الفرع الثاني: مرحلة التعليق على الآيات القرآنيّّة

ون بشرح الكلمات القرآنيّّة الصّّعبة في سياقها اللّغّويّّ والتّدّاولّيّ  لم يكتفِِ المفرسّر

ونها ببعض الملاحظات والتعليقات  عند العرب، بل كانوا يعلّقّون على الآيات ويُفُرسّر

المهمّّة التي تُضُيء على النّّصّّ القرآنّيّ، وتشرح حيثيّاّته التّاّريخيّةّ والسّّياقيّّة. ويعني 

»جميعُُ  يكن  ولم  وتنبيهيٍٍّ.  تفسيريٍٍّ  بشكلٍٍ  الآية  حول  ملاحظات  تقديم  التعليق 

الإضماريّةّ  القرآنّيّ  الخطاب  طبيعة  لفهم  مُُتساوٍٍ  بنحوٍٍ  مُُجَهَّزين  الأوائل  المستمِِعين 

[1]- Janne Dammen MC Auliffe: Encyclopedia of the Quran, Leiden, Brill, Hollande, 2001.



38

أحيانًاً، والتي تطَلَّبتْْ في بعض الآيات تعليقاتٍٍ تفسيريّةّ؛ كما في الفقرات الأخرى 

ذات الطبيعة التلميحيّّة«]]].

وتعليقات  تفسيريّةّ،  وتعليقات  الشروح،  طبيعة  من  تعليقات  هناك  أنّّ  هذا  ويعني 

تلميحيّةّ في شكل ملاحظات، وتلميحات، وتوضيحات.

الفرع الثالث: مرحلة التفسير العلمي

ظهرت مرحلة التفسير العلمي للقرآن الكريم بالإجابة عن الأسئلة الكبرى المتعلّقّة 

بالقرآن الكريم، بالتّوّقّفّ عند أسباب نزول السّّور والآيات، ودراسة العلاقة التناسبيّةّ 

الظّاّهرة  القرآنّيّ، وفهم المعاني  النّّصّّ  التّدّاولّيّ، ودراسة لسانيّّات  بين الآية والمقام 

المباشرة،  وغير  المباشرة  ومقاصدها  الآيات  مدلولات  عن  والبحث  والمضمرة، 

والتّوّقّفّ عند السّّياق القرآنّيّ، والاهتمام بالبلاغة الإعجازيّةّ للقرآن الكريم.

عان ما برزتْْ أسئلةٌٌ أخرى؛ منها: متى نزلت بعض الآيات وفي أيّّ ظروف؟  »ورسُر

مََنْْ )أو ما هو( المقصود من إحدى الكلمات أو العبارات الغامضة؟ إلى مََنْْ )أو إلى 

هذه  تنطبق  مََنْْ  وعلى  معَيَّنةٍٍ،  فقرةٍٍ  في  المخاطَبَ  هو  مََنْْ  د؟  محَدَّ ضميٌرٌ  يُشُيُرُ  ماذا( 

دة من  الفقرة؛ هل على جميع المؤمنين في الحاضر والمستقبل، أم على مجموعةٍٍ محَدَّ

الأفراد؟ هل معنى الآية مجازيّّ أم ينبغي فهمه حرفًيًّا؟ هل جميعُُ أقسام القرآن قابلة 

لاِصِّن في بعضها؟ هل ثمّةّ صِِتٌٌلا  للفهم بشكلٍٍ متساوٍٍ، أم إنّّ الغموض والالتباس متأ

بين الآيات داخل السورة أو بين الآيات المنثورة في مواضع مُُختلفة من القرآن؟ هل 

كن لفقرةٍٍ في مكانٍٍ آخر من النِصِّ القرآني أنْْ تُسُاعدنا في فهم الفقرة التي نبحثها  ميُم

حاليًًا؟ هل ثمّةّ مستوياتٌٌ أو طبقاتٌٌ للمعنى في النصّّ، وهل هي مُُتاحة للأفراد الذين 

تعدُُّد  وراء  الدافع  أنّّ  الواضح  من  فقط؟  خاصّّ  روحيّّ  أو  فكريّّ  لتدريبٍٍ  خضعوا 

ولذا،  س؛  المقَدَّ بالكتاب  علميٍٍّ  اهتمامٍٍ  مجَرَّد  يكنْْ  لم  التفسير  ميدان  في  الأسئلة 

إجاباتٍٍ  لتقديم  بالقرآن؛  الدقيقة  أو  الكلّيّّّة  المعرفة  أصحاب  إلى  الإلحاح  ه  وُُِجِّ فقد 

عن الأسئلة المهمّّة المتعلّقّة بالسّّلوك الفرديّّ والاجتماعيّّ. لقد فُهُمت آيات القرآن 

[1]- Janne Dammen MC Auliffe: Encyclopedia of the Quran, Leiden, Brill, Hollande, 2001.



39القرآن الكريم في الدّراسات الاستشراقيّة المعاصرة 

الممارسات الاجتماعيّّة  إلى  الهادية  كانت  فقد  وعليه؛  المباشر،  الله  كلام  أنّهّا  على 

والدّّينيّّة داخل المجتمع الإسلاميّّ الوليد؛ ما جعل الفهم الصحيح للنصّّ القرآنّيّ أمرًاً 

ضرورًيًّا؛ من أجل تطبيقه بشكلٍٍ مناسب، على الرغم من أنّّ معالم هذا التّاّريخ المبِكِّر 

ما زالت موضعََ جدلٍٍ علميّّ«]]].

أيضًًا  واقترن  الآيات،  بشرح  ارتبط  قد  الكريم  القرآن  تفسير  أنّّ  كلّهّ  هذا  ويعني 

بمبحث الالتفات، والاستعانة بأصول الفقه، ودراسة أسباب النزول، والعناية بعلوم 

البلاغة، والتركيز على النّّحو وفقه اللّغّة، والتّوّقّفّ عند لسانيات النّّصّّ القرآنّيّ. علاوة 

على الانفتاح على علم النّّفس وعلم الاجتماع الإنسانّيّ والسّّلوكيّّ. بيد أنّّ أهمّّ علم 

يستوجبه تفسير القرآن الكريم هو وضع آليات التّشّريع الإسلاميّّ الفقهيّّ، والعقديّّ، 

والعملّيّ.

ا: شبهات موسوعة ليدن القرآنيّّة رابًعً

لقد كان المستشرقون الغربيون، ومحرّّرو موسوعة ليدن القرآنيّّة، يرون، في دراسة 

انتشر  بعدما  والمسلمين،  الإسلام  إلى  للتعرّفّ  مهمّّةًً  إجرائيّّةًً  وسيلةًً  الكريم،  القرآن 

الإسلام بشكلٍٍ كبيرٍٍ في معظم أصقاع العالم، بما فيها البلدان الأوروبيّّة كإسبانيا في 

مرحلة الدّّولة الأندلسيّّة، ودول البلقان في عهد الدّّولة العثمانيّّة. 

ومجدهم،  ورقيّهّم،  نهضتهم،  مصدر  هو  الكريم  القرآن  أنّّ  لديهم  تأكّّد  وقد 

ووحدتهم. وأنّهّ السّّبب في توسّّعهم وانتشارهم في العالم. وبذلك يهدّّد المدّّ الإسلامي 

المستشرقون  قرّّر  لذا  دارها؛  عقر  في  حتى  المسيحيّّة  يهدّّد  بل  المسيحي،  التّوّسّّع 

الغربيون أن يدرسوا القرآن الكريم من مختلف جوانبه، بالنّّبش في معارفه المتنوّّعة، 

في  والطّعّن  الكريم،  القرآن  في  بالتّشّكيك  الواسعة،  ومعالمه  المتعدّّدة،  وبحوثه 

مصدريّةّ الكتاب الذي نقل شفاهّيًّا من جيل لآخر، ولم يدوّّن إالّا في مرحلةٍٍ تاريخيّّةٍٍ 

متأخّّرةٍٍ على غرار أحاديث النّّبي. ثم السّّعي الجادّّ إلى دراسة القرآن الكريم في 

[1]- Janne Dammen MC Auliffe: Encyclopedia of the Quran, Leiden, Brill, Hollande, 2001.



40

التّشّريع  مقارنة  أو  والبوذيّةّ،  والمسيحيّّة  اليهوديّةّ  بالمصادر  مقارنةٍٍ  دراساتٍٍ  ضوء 

القرآني بالقوانين الرّّومانيّةّ.

 لذا، يكمن هدف موسوعة ليدن القرآنيّّة في إعادة النّّظر في القرآن الكريم، وتفسيره 

خدمة  هو  كلّهّ  ذلك  من  والغرض  والتوراتيّّة،  الإنجيليّّة  للمؤثّرّات  خاضعًًا  تفسيرًاً 

لحمة  العرب، وتمزيق  القضاء على وحدة  أجل  من  والتبشير  والاستعمار  هوت  الالّا

الاستعماري  والتّكّالب  للهيمنة  تعريضهم  بغية  المسلمين  ثروات  واستغلال  الأمّّة، 

المباشر وغير المباشر.

ومن هنا، فقد بدأ المستشرقون الغربيون في دراسة مواضيع القرآن الكريم تحت 

»شعار« العلميّّة والأكاديميّّة الموضوعيّّة، وإن كانت أغراضهم في ذلك مسيئةًً ومعيبةًً 

ومضِلِّلةًً ومغرضةًً، تحرّكّهم الأهواء الصليبيّّة الحاقدة، وكراهيتهم للإسلام والمسلمين؛ 

مما جعلهم يتعمدون منهجيّّة استشراقيّّة ذاتيّّة، تدّّعي الموضوعيّّة العلميّّة، واعتماد 

المناهج المعاصرة في التحليل والتفكيك. بيد أنّّ نواياهم كانت عدوانيّّةًً مقيتةًً. 

القرآنيّةّ  ليدن  موسوعة  نشرتها  التي  والأبحاث  والمقالات  الدّّراسات  أنّّ  ويبدو 

وتعليقاتٌٌ  تأويتٌٌلا وتفسيراتٌٌ  بل هي  بكتابات علميّّةٍٍ منصفةٍٍ حقيقيّّةٍٍ،  كلّهّا  ليست 

أنّهّا  ومضامين. بمعنى  محتويات  من  الكريم  القرآن  يتضمّّنه  مغرِضِةٌٌ لما  وانتقاداتٌٌ 

ون  يفرسّر كانوا  الموسوعة  محرّّري  لأنّّ  الكريم؛  للقرآن  أمينة  علميّّة  دراسات  ليست 

القرآن ويؤوّّلونه حسب أهوائهم وأغراضهم.

وينطبق هذا كلّهّ على ترجماتهم لمعاني القرآن الكريم وتفسيرها؛ حيث يصعب 

الحديث عن إعجاز القرآن الكريم، إذا كنّّا نركّّز على المعنى دون الصياغة الأسلوبيّةّ 

والبيانيّّة المعجزة؛ لذلك يبدو أنّّ عناوين تلك الترجمات القرآنيّةّ فيها مغالطات كبيرة، 

وبعيدة كلّّ البُُعد عن ترجمة القرآن الكريم. وفي هذا، يقول محمد خروبات: »فمن 

جهة البحث العلمي يكون ذلك العمل من قبيل التّّصرّفّ في المعاني التي جاء بها 

يستحضر  المعنى، وحين  شيئًاً سوى  تراعي  لا  الترجمة  وأنّّ  خاصّّة  الكريم،  القرآن 

تتحمّّل  التي  الألفاظ  عن  اللغات  من  لغة  في  البحث  يتمّّ  معيّّنةٍٍ  بطرقٍٍ  المعنى  هذا 



41القرآن الكريم في الدّراسات الاستشراقيّة المعاصرة 

في  تصرّفٌٌّ  هي  الأعمال  هذه  أنّّ  هو  أوّّلًيًّا  استنتاجًًا  نستنتج  هنا  إلى  المعنى،  ذلك 

معاني القرآن الكريم باسم الترجمة، وأنّّ الترجمة في النهاية هي ترجمة لمعاني القرآن 

التي تزعّّمها المستشرقون  بأنّّ هذه الظاهرة  وليست ترجمة للقرآن، إذا سلّمّنا مبدئًيًّا 

ترجمة لمعاني القرآن وليست هي القرآن، فإنّّ هذا يتنافى مع البحث العلمي الدّّقيق، 

ذلك أنّّ محاولات التّصّرّفّ في معاني قرآن المسلمين قد قيّّد بضوابط وقواعد من قبل 

علماء المسلمين حتى يكون التّصّرّفّ في معنى القرآن مضبوطًاً، لأنّّ الإخلال بهذه 

الوسائل من شأنه أن يُسُيء إلى هذه المعاني بدالًا من خدمتها، وقد سبقت تجارب 

متعدّّدة من قبل أهل الأهواء والمذاهب والتيّّارات والفرق المشبوهة والمنحرفة، كلّهّا 

الوجود  في  وغاياتها  أهدافها  مع  تتماشى  وسائل  واستعملت  المعنى،  في  تصرّفّت 

كانت كلّهّا محاولات للهدم، ولم تستطع أن تؤثّرّ في القرآن الكريم لا من قريب ولا 

من بعيد؛ لأنّّ المسلمين تعاملوا مع هذا الإنتاج بمنطق الرّفّض والرّدّ، وصنّّفوه ضمن 

خانةٍٍ جاهزةٍٍ في علم التّفّسير، وهي خانة )التفسير العقلي غير المقبول(«]]].

ليدن  موسوعة  محرّّري  تفسيرات  أو  المستشرقين،  ترجمات  أنّّ  كلّهّ  هذا  ويعني 

للقرآن الكريم، ليست ترجمات بالمعنى الحقيقي لكلمة الترجمة؛ لأنها مجرّدّ تصرّفّ 

في المعاني، وليست بالأحرى ترجمةًً حرفيّّةًً أو لفظيّّةًً. بمعنى أنّهّا مقارباتٌٌ أو قراءاتٌٌ 

بدورها،  تخضع،  التي  المستشرق  ذات  من  تنطلق  الكريم،  القرآن  لمعاني  تأويليّّةٌٌ 

للأهواء والاقتناعات والاعتقادات التي تشبّّع بها المستشرق الغربي جزئّيًّا أو كلًيًّا.

لذلك، نجد بعض المستشرقين يكتفون ببعض السّّور، فيقومون بقراءتها وتأويلها 

أنثروبولوجيّّة، ونقديّةّ، وسوسيولوجيّةّ، وسيميائيّّة، وموضوعاتيّةّ،  بمناهج مختلفة، 

ترتيبًاً  أو  تاريخًيًّا،  ترتيبًًا  أو  موضوعاتًيًّا،  ترتيبًًا  أهوائهم  حسب  ويرتّبّونها  ولاهوتيّةّ، 

تيب الذي يوجد في القرآن الكريم، وهدفهم من ذلك هو  حسب النّّزول، وليس كالتّرر

زعزعة المسلمين. بيد أنّّ تلك المقاربات التأويليّّة ليست بترجماتٍٍ للقرآن الكريم، 

يتعارض  التّّصرّفّ في المعنى مقيّّدًًا بشروطٍٍ محدّّدةٍٍ عند المسلمين، كأن لا  ما دام 

ّ للآية  ذلك التّّصرّفّ والاجتهاد مع مقاصد الشّرّع الرّّبّاّني، وأالّا يخلّّ بالمعنى الك�لّيّ

يعة الرّّبّاّنيّّة. أو السّّورة أو الهدف الكلي للرشّر

]]]- الاستشراق والعلوم الإسلامية بين نقلانية التأصيل وعقلانية التأويل، م. س، ص356.



42

تقريب  هي  بل  ترجمات،  الكريم  للقرآن  الاستشراقية  الترجمات  تكن  لم  إذًًا، 

لمعاني القرآن إمّّا بطريقة مختصرة ومبتسرة، وإمّّا بطريقة التحشية والإسهاب والتعليق 

هوت على القرآن، بتزييف الحقائق المعطاة،  عن طريق المقارنات التي ترجّّح كفّّة الالّا

وتشويه صورة الإسلام، والحكم على القرآن انطقًلااً من المصادر المسيحيّةّ واليهوديّةّ 

المحرّفّة والمزوّّرة والمشوّّهة.

عن  الواقع،  في  الكتاب،  لمعاني  الترجمات  هذه  تكشف  لا  أخرى،  جهةٍٍ  ومن 

حقيقة الإعجاز القرآني الذي يتمثّلّ في بيانه، وبلاغته، وتداوليته، وإيقاعه، وتنغيمه، 

جمة الاستشراقيّّة، بإيراد  وتأثيره المدهش بخطاب الترغيب والترهيب. بل تكتفي التّرر

المعنى الحقيقي للقرآن دون المعنى المجازي، بعزله عن سياقه المرجعي، وفصله 

. عن سبب نزوله، وتجريده من مقامه التشريعي الكيلّي

بها  يراد  ومضلّلّةًً،  ومنحرفةًً  مغرِضِةًً  الاستشراقيّّة  الترجمة  كانت  فقد  ثمّّ،  ومن 

هوت والكنيسة الرّهّبانيّّة التي حرّفّت الإنجيل لخدمة الأغراض الشخصيّةّ  خدمة الالّا

جمات الحرفيّةّ  جمة الاستشراقيّّة عن التّرر والمآرب الخاصّّة. ومن هنا، لم تخرج التّرر

النّّصوص والآيات والسّّور،  التي تقف عند ظواهر  والتّفّسيريّةّ  واللّفّظيّّة والقاموسيّّة 

وغير  المباشرة  رسائلها  تمثّلّ  بغية  والأخلاقيّّة  الإيمانيّةّ  أبعادها  في  تتعمّّق  أن  دون 

النّّاس  إلى  الموجّّهة  التبشير  ورسالة  الهداية  لحظة  عند  تقف  إنّهّا لم  أي  المباشرة، 

لتمنع  الرّشّيدة،  ة  النّّريّر الرّسّالة  هذه  أمام  عقبةًً  تقف  جمات  التّرر هذه  كانت  بل  كافّةّ، 

رحيقها العذب عن المسيحيين المغرّّر بهم لكي لا يذوقوا ثمرتها الحلوة، على أساس 

أنّّ الإسلام هو آخر دينٍٍ سماويٍٍّ ينبغي أن يتمثّلّه كلّّ إنسانٍٍ فوق هذه البسيطة لكي 

ينال رضى الله وجنّّته العالية.

قد  التفسيريّةّ  الحركة  أنّّ  القرآن  لمعارف  ليدن  موسوعة  ترى  ذلك،  على  علاوة 

نشطت في القرن الأوّّل والقرن الثاني للهجرة، وكان التفسير شفهًيًّا، يعتمد على الرّّواية 

والسّّماع. وقد أثار التفسير جداالًا إشكالًيًّا في هذه الفترة الزّمّنيّّة يخصّّ ترتيل القرآن، 

واختلاف القراءات، وترتيب السّّور والآيات، والتشكيك في مصدريّةّ الكتاب؛ لوجود 

أن تشكّّك في  تريد الموسوعة  وبالتالي،  التوراة والإنجيل.  تشبه سرديّةّ  مادة سرديّةّ 

مصداقيّّة القرآن الكريم بإثارة هذا الجدال والاختلاف حول هذه المسائل.

الإنجيل،  من  والمستنسََخات  المقتبسات  من  سجالًّا  القرآن  كون  عن  ناهيك 



43القرآن الكريم في الدّراسات الاستشراقيّة المعاصرة 

الكريم  القرآن  إنّّ  الموسوعة  تقول  وعندما  والأساطير.  القديسين،  وسير  والتوراة، 

وبالتالي،  باطل.  وكلام  وأوهام،  خرافات،  فيه  كتاب  أنّهّ  تعني  فإنّهّا  أساطير،  كتابُُ 

يردّّد الكتاب ما قاله الإنجيل. وبالتالي، فالإنجيل أصل، والقرآن فرع. وأكثر من هذا، 

ليدن لمعارف  موسوعة  تقول  هذا،  باطل. وفي  كلام  والقرآن  كتاب حق،  فالإنجيل 

القرآن: »حينما نعرضُُ بشكلٍٍ موجََزٍٍ المراحل المبِكِّرة التي شهدت الإعلان عن القرآن 

وتفسيره، لا تسعنا إلا الإشارة إلى الجدليّّات وعدم تناولها بشكلٍٍ مباشر. يعتقدُُ عديدٌٌ 

من الباحثين أنّّ المراحل الأولى للإعلان والتفسير القرآنّيّ كانت شفهيّّةًً، وأنّهّا كانت 

مرتبطةًً بعضها ببعض.

م  على سبيل المثال، من المحتمل أنّّ القارئ كان يتوقّفُُّ خلال ترتيله للنصّّ ويُقُِدِّ

معاني الكلمات التي يجهلها المستمعون، وقد يربط بين قسمٍٍ من القرآن وغيره -أيضًًا، 

أو ينطق بتوضيحاتٍٍ قصيرة من أجل تفسير الفقرات التي تبدو تلميحيّّةًً أو إضماريّةًًّ. 

كانت عمليّّةُُ سرد القصص إحدى العادات الرائجة خلال القرون الأولى، ويبدو أنّّ 

التلاوة القرآنيّّة ترافقتْْ بشكلٍٍ مكَثَّف مع سرد رواياتٍٍ تستندُُ إلى مخزونٍٍ مُُشترك من 

المادّّة الإنجيليّّة وسِِريَر القدّّيسين والأساطير«]]].

وبعد ذلك، تثير الموسوعة إشكال الشفهيّّة والتّدّوين، على أساس أنّّ القرآن لم 

يدوّّن إالّا في مرحلةٍٍ متأخّّرةٍٍ، وأنّهّ نقل بطريقة الرّّواية الشّّفهيّّة، ولم يدوّّن إالّا في مرحلةٍٍ 

زمنيّّةٍٍ متأخرةٍٍ. وهنا، الطّعّن واضحٌٌ وجلٌيٌّ في مصداقيّّة النّّصّّ القرآني، والتّشّكيك في 

روايته. في حين، كان هناك من يدوّّن القرآن. وبالتالي، فقد جُُمع أوراقًاً في مجموعةٍٍ 

من المصاحف في عهد أبي بكر، وعمر بن الخطاب، وعثمان بن عفان. وأكثر من 

القرآن  تميّّز  وقد  جماعةٍٍ.  عن  جماعةًً  متواترةًً  الكريم  القرآن  رواية  كانت  فقد  هذا، 

لََهُُ  وََإِنَِّاَ  كِْذِّْرََ  ال نَزَََّلْْنََا  نَحَْْنُُ  ﴿إِنَِّاَ  تعالى:  لقوله  مصداقًاً  تعالى  الله  من  الحفظ  بقداسة 

لََحََافِِظُُونََ﴾ )الحجر: 9(]]].

التّدّوين،  وبين  الشّّفهيّّ-الفعلّيّ  النّّقل  مرحلتي  بين  الصّّلة  البحث »عن  يثير  إذًًا، 

وطرح السّّؤال عمّّ إذا كانت العمليّّة مُُتزامنةًً أم متتالية؛ جميعََ نقاط الاهتمام المذكورة 

[1]- Janne Dammen MC Auliffe: Encyclopedia of the Quran, Leiden, Brill, Hollande, 2001.

]]]- القرآن الكريم برواية روش عن نافع عن الأزرق.



44

رةٍٍ  آنفًًا، حيث إنّّ أغلب المعرفة التّقّليديّةّ حول هذه الحقبة تُسُتخرج من مصادر متأِخِّ

كن نسبتُهُا بشكلٍٍ  بُُِعِّ الأمر أكثر هو الّنُّدرة في المادّّة المدوّّنة التي ميُم زمنًيًّا، وما يُصُ

قاطعٍٍ إلى القرن الإسلاميّّ الأوّّل. وينظرُُ بعضُُ الباحثين إلى هذه الحقبة بصفتها فةًًتر 

المؤرّخّون  ذكرها  سريعة، وقد  دينيّّة-سياسيّّة  تغييراتٍٍ  شهدتْْ  حيث  للاهتمام،  مُُثيرةًً 

المسلمون المتأِخِّرون بشكلٍٍ وافٍٍ ومُُعتمََد، بينما يعتبُرُ باحثون آخرون أنّهّا كانتْْ حقبةًً 

كن النّّظر إلى تفاصيلها الزّمّنيّّة والجغرافيّّة إلا  طُبُعت بالاقتتال الطائفيّّ الشّّديد، ولا ميُم

بشكلٍٍ ضبابّيّ، بينما هناك مجموعةٌٌ من الآراء البحثيّّة التي تقعُُ بين هذين الطرفين«]]].

من  مجموعة  وتفاسيرها  ودراساتها  ليدن  موسوعة  مقالات  احتوت  فقد  وعليه، 

الشبهات الذّّكيّّة المتوارية عن الأنظار؛ حيث من الصّّعب إدراكها بسهولةٍٍ إالّا بالتّوّقّفّ 

عند الكلمات والعبارات بشكلٍٍ متأنٍٍّ، وفحصها بمنهاجٍٍ علميٍٍّ صارمٍٍ ودقيقٍٍ بغية ردّّ 

الباحثين  من  والاهم  ومن  الغربيين،  المستشرقين  افتراءات  في  والطّعّن  الشّّبهات، 

المسلمين الذين كانوا يزايدون على الإسلام، ويفترون الأكاذيب والأوهام والترّهّات 

باسم المناهج العلميّّة النّّصيّةّ والتّطّبيقيّّة، كما نجد ذلك واضحًًا عند محمد أركون]]] 

وسلمان رشدي]]] على سبيل التمثيل، لا الحصر.

[1]- Janne Dammen MC Auliffe: Encyclopedia of the Quran, Leiden, Brill, Hollande, 2001.

[2]- Mohammed Arkoun: L’Islam: religion et société. Interviews dirigées par Mario Arosio. Traduit de 
l’italien par Maurice Borrmans (Paris, Éditions du Cerf. 1970); Essais sur la pensée islamique (Paris, Mai-
sonneuve et Larose, 1973; 2e éd. 1984); La Pensée arabe, (Paris, Que sais-je? PUF, 1975; 7e édition, 
Paris, Quadrige, PUF, 2008); Lectures du Coran (Paris, Maisonneuve et Larose, 1982; 2e éd. Tunis, Alif, 
1991; 3e éd. Paris, Albin Michel, 2016); Pour une critique de la raison islamique (Paris, Maisonneuve et 
Larose, 1984).

 .استهدف سلمان رشدي، في روايته )آيات شيطانية( )1988(، الإساءة إلى رسول الله محمد -[[[



45القرآن الكريم في الدّراسات الاستشراقيّة المعاصرة 

الخاتمة

وخلاصة القول، لقد اتّجّهت دائرة معارف ليدن إلى دراسة القرآن الكريم في ضوء 

التي  والتيمات  والموضوعات  المضامين  باستكشاف  يُعُنى  الذي  المضمون  تحليل 

هوتي بصفةٍٍ عامّّةٍٍ، والخطاب القرآني بصفةٍٍ خاصّّةٍٍ، بالتّوّقّفّ عند  يتضمّّنها الخطاب الالّا

مختلف المواضيع والقضايا التي تناولها القرآن على مستوياتٍٍ عدّّةٍٍ: دينيّّة، وسياسيّةّ، 

وبحثيّةّ،  وعمرانيّّة،  وحضاريّةّ،  وثقافيّّة،  وعلميّّة،  وتاريخيّّة،  واقتصاديّةّ،  واجتماعيّّة، 

وقانونيّّة، وتشريعيّّة، وعقديّةّ، وأدبيّّة، وفنّّيّّة، وجماليّّة، وإنسانيّّة، وجندريّةّ، وتوثيقيّةّ...

واضحةًً،  أكاديميّّةًً  منهجيّّةًً  للقرآن  ليدن  موسوعة  محرّّرو  تمثّلّ  فقد  هنا،  ومن 

الخطاب  لتحليل  وعمليّّة  نصيّةّ  مقاربات  باستعمال  والتّطّبيق،  النّّظريّةّ  بين  تتأرجح 

القرآني في علاقةٍٍ وثيقةٍٍ بالنّّصّّ في حدّّ ذاته من جهة، وفي علاقته الوطيدة بالإنسان 

والمجتمع والدين من جهةٍٍ أخرى.

الدّّراسات  هذه  معظم  في  كيب  والتّرر والتقويض  التفكيك  يحضر  وبذلك،   

الاستشراقيّةّ الأكاديميّّة الوازنة والقيّمّة. كما تتضمّّن الموسوعة القرآنيّّة، بطريقةٍٍ مباشرةٍٍ 

وغير مباشرة، آراء تناصيّّة وإحاليّّة، تعزى لميشل فوكو، وجاك ديريدا، وإدوارد سعيد، 

وجيل دولوز، وغيرهم من فلاسفة الاختلاف والتقويض المنهجي...

القرآنيّّة قد استندت إلى منهجيّّةٍٍ علميّّةٍٍ  أنّّ موسوعة ليدن  لنا  ومن هنا، فقد تبيّنن 

وأكاديميّّةٍٍ وبحثيّّةٍٍ دقيقةٍٍ، فيها نوعٌٌ من الموضوعيّّة الرّصّينة والدّّقيقة، والحياد العلمي 

النّّزيه، وفيها أيضًًا نوعٌٌ من الإنصاف للمسلمين والقرآن الكريم على حدٍٍّ سواء.

وفي الوقت نفسه، هناك بعض الدّّراسات الأكاديميّّة المضلّلّة والمغرضة التي تثير 

الشّّبهات والتّشّكيك في نفوس القرّاّء الذين لم يتمكّّنوا بعد من اللّغّة العربية، ومن 

فهم  يستطيعون  لا  ولكنّّهم  الإسلام،  حقيقة  أدركوا  قد  أو  وحضارته،  الإسلام  ثقافة 

المغرضة  وإشاراتهم  تلميحاتهم  واستيعاب  والباطنة،  الظّاّهرة  المستشرقين  مقاصد 

عامّّةٍٍ،  بصفةٍٍ  للإسلام  والدّّارسين  الباحثين  من  الكثير  عقول  عن  المتوارية  الذّّكيّّة 

والقرآن الكريم بصفةٍٍ خاصّّةٍٍ.



46

لائحة المصادر والمراجع

القرآن الكريم برواية ورش عن نافع عن الأزرق.

المراجع باللغة العربية

	1 عبد الخالق، أحمد عمار عبد الجليل، الاستشراق وصناعة الفكر الهدام، دار آمنة للنشر .

والتوزيع، طبعة 2016م.

	2 ب. ريكور، ول، الوجود والزمان والسرد، ترجمة: سعيد الغانمي، المركز الثقافي العربي، .

الدار البيضاء، المغرب، ط1، 1999م.

	3 حسين، طه، في الشعر الجاهلي، دار الكتب المصرية، القاهرة، مصر، ط1، 1962م..

	4 غريب، عبد الكريم، منهج البحث العلمي في علوم التربية والعلوم الإنسانية، منشورات .

عالم التربية، مطبعة النجاح الجديدة، الدار البيضاء، المغرب، ط1، 2012م.

	5 التأويل، . التأصيل وعقلانية  الاستشراق والعلوم الإسلامية بين نقلانية  خروبات، محمد، 

المطبعة والوراقة الوطنية، مراكش، المغرب، ط1، 2017م.

المراجع الأجنبية

1.	 Groupe D’entrevernes: Analyse sémiotique des textes. ED.Toubkal, Ca-

sablanca, 1987.

2.	 Janne Dammen MC Auliffe: Encyclopedia of the Quran, Leiden, Brill, 

Hollande, 2001.

3.	 Mohammed Arkoun: Essais sur la pensée islamique (Paris, Maisonneuve 

et Larose, 1973; 2e éd. 1984).

4.	 Mohammed Arkoun: La Pensée arabe, (Paris, Que sais-je? PUF, 

1975; 7e édition, Paris, Quadrige, PUF, 2008).

5.	 Mohammed Arkoun : Pour une critique de la raison islamique (Paris, 

Maisonneuve et Larose, 1984).



47القرآن الكريم في الدّراسات الاستشراقيّة المعاصرة 

6.	 Mohammed Arkoun: Lectures du Coran (Paris, Maisonneuve et Larose, 

1982; 2e éd. Tunis, Alif, 1991; 3e éd. Paris, Albin Michel, 2016).

7.	 Mohammed Arkoun: L’Islam: religion et société. Interviews dirigées par 

Mario Arosio. Traduit de l’italien par Maurice Borrmans (Paris, Éditions 

du Cerf, 1970).

8.	 Mucchielli, R : L’analyse de contenu des documents et des communica�

tions, E.S.F. Paris, 1977.

9.	 Sir Ahmed Salman Rushdie: The Satanic Verses Published 1997 by Picador 

USA (first published September 26th 1988) (1988).

المقالات

1. الجابري، محمد عابد، )التراث ومشكل المنهج(، المنهجية في الأدب والعلوم الإنسانية، دار 
توبقال للنشر، الدار البيضاء، ط1، 1986م.

المطبوعات الجامعية

1. عبد الفتاح، لؤي؛ حمزاوي، زين العابدين، أساسيات في تقنيات ومناهج البحث، جامعة 
الجامعيّة  السنة  المغرب،  وجدة،  والاجتماعيّة،  والاقتصاديةّ  القانونيّة  العلوم  كلية  الأوّل،  محمّد 

2010-2011م، مطبوع جامعي.

الروابط الإلكترونية

1. محمد سبيلا: )الإسلام وتحدّيات الحداثة(، موقع محمد سبيلا: 

 http://www.mohamed-sabila.com/maqal12.html

   2. موسوعة القرآن، دائرة معارف ليدن القرآنيّة: 

Leiden Encyclopedie, PDF-Adobe Acrobat Reader DC


