
183كربلاء بلا قيود قراءة في كتاب قصة كربلاء والهوية الشيعيّة المبكرة

كربلاء بلا قيود
قراءة في كتاب قصة كربلاء والهوية الشيعيّة المبكرة

د. مريم رضا خليل]*[]]]

مقدمة

)قصة   )The Karbala Story and Early Shi’ite Identity( كتاب  يعدّ   

والمحقّق  والأكاديميّ  للباحث  مؤلَّف  أحدث  المبكرة(  الشيعية  والهوية  كربلاء 

السويدي المتخصّص في مجال دراسات الأديان، وتحديدًا التاريخ الشيعيّ المبكر 

الكتاب  صدر   .)Torsten Hylen( هيلين]]]  تورستن  الشيعي،  الإسلام  وتطوّرات 

عن  )Edinburgh University Press( في نيسان 2025م، من سلسلة الدراسات 

الكلاسيكية الإسلامية، ويبلغ 280 صفحة. ويبحث الكتاب كيف تطور سرد واقعة 

كربلاء بين القرنين السابع والتاسع الميلاديّ، ولماذا أصبحت القصة عنصًرا محوريًّا 

في تشكيل الهوية الشيعيّة المبكرة. وتتمحور إشكالية الدراسة حول مساهمة السرد 

]]]- باحثة وأستاذة جامعيةّ - لبنان.

]]]- هيلين )Torsten Hylen( هو عالم دين ومحقّق سويدي، أستاذ مشارك سابق في دراسات الأديان بكلية العلوم 

الإنسانية والإعلام بجامعة دالارنا في السويد، وتقاعد في أيلول 2024. حاصل على درجة الدكتوراه في الدراسات 

Husayn, the Me�(  الإسلامية، ويركز بحثه على التاريخ والشعائر الإسلامية، خصوصًا الشيعية المبكرة. ومن مؤلَّفاته :

diator( تحليل هيكلي لخبر واقعة كربلاء وفق الطبري؛ دراسات عن »التوّابين« والمفاهيم القرآنية في السرد الشيعي، 

وأوراق علمية عن المختار الثقفي وأشكال الإقناع في الخلافة. 



184

التاريخيّ المبكر في بناء هوية شيعيةّ مميّزة ومستقلةّ. يركّز الكتاب على تحوّل واقعة 

الشيعية.  الهوية  بناء  مركزية في  »أسطورة«  إلى  تاريخي  من حدث  )680م(  كربلاء 

المنهج  عند  والتحليل  بالنقد  وتتوقفّ  الجديد،  للكتاب  مراجعة  الورقة  هذه  تقدِم 

والطرح دون البعد التاريخي أو سند الروايات المعتمدة في الكتاب. فتقارب الطرح 

من منظور علم الاجتماع وعلم الاجتماع السياسي، وتحديدًا موضوعي بناء الهوية 

وديناميكية السلطة. كما تدرس الانطباعات أو التأثيرات التي يولدّها طرح هيلين لدى 

القارئ الشيعي. 

 في منهج الكتاب

 يتميز أسلوب هيلين بالدقةّ المنهجيةّ، فيعتمد على مقارنة نصوص تاريخية مختلفة، 

وتحليل تطوّر السرد والرمزية والنصوص والوظائف الاجتماعية والسياسية للواقعة في 

بيئتها التاريخية، وصولًًا إلى تأصيل الهوية الشيعيةّ. في سياق عمليةّ الشرح التاريخي 

لتطوّر سرد واقعة كربلاء، يقدّم كتاب هيلين نموذجًا في التحليل النقدي لعملية صناعة 

المعنى والهوية الشيعية بوصفها بنية سردية من خلال الحدث الدينيّ، بعيدًا عن أيّ 

لغة انفعالية أو إسقاطات مذهبيةّ. يركّز على الفترة المبكرة )القرن السابع إلى العاشر 

الميلادي(، أي بدءًا من واقعة كربلاء وحتى نشوء ما يسميه »الهوية الطائفية الشيعية 

الأولى« وتكوين »الأسطورة«. ويستخدم المنهج السردي التحليلي والمنهج المقارن؛ 

مستندًا للتاريخ النقدي في تتبعّ تطوّر السرد، بدءًا من التقاليد الشفهية وحتى روايات 

وسردياّت  الطبري،  مخنف،  أبي  روايات  بين  التاريخية  النصوص  ومقارناً  التدوين، 

أو  أحداث  أيّ  يتناول  لا  للمفارقة،  التدريجيّ.  البناء  بتوضيح  سمح  مما  متأخّرة؛ 

شخصيات خارج هذا النطاق الزمنيّ، ولا يربط بين كربلاء وبين أيّ نهج سياسّي في 

القرن العشرين، لكنّه يقدّم أساسًا تاريخياً لفهم الطريقة التي تطوّرت بها الواقعة في 

العصور الأولى، الواقعة التي يصفها بـ»الأسطورة«، دون أن يقصد بها أنهّا خرافة أو أنهّا 

غير حقيقية، بل يستخدم مصطلح »أسطورة« )Myth( بمعناه الأكاديمي في دراسات 

الأديان والثقافات، وهو مختلف عن المعنى الشعبيّ السلبيّ.

رمزيةّ  قصّة  أنهّا  رمزيّ«، بمعنى  هو »سرد  هيلين  عند  بـ»الأسطورة«  والمقصود   

كبرى تعبّّر عن صراع وجوديّ أو أخلاقيّ، وتؤسّس لفهم جماعي للهوية والتاريخ. 



185كربلاء بلا قيود قراءة في كتاب قصة كربلاء والهوية الشيعيّة المبكرة

في هذا السياق، يشير في مقدّمة كتابه إلى أن رواية كربلاء لم تسُتخدم لتأريخ واقعة 

مقتل الإمام الحسين فقط، بل »تحوّلت إلى بنية رمزية تعُبّّر عن الخير مقابل الشر، 

لهوية  مرآة  القصة  أصبحت  الاستسلام«.  مقابل  والاستشهاد  الفساد،  مقابل  النقاء 

الشيعة، تتكرسّ في كل جيل عبر الطقوس، والخطاب، والمظلومية. ودفعت إضافة 

العناصر الرمزية والدينية والعاطفية إلى الروايات المتعدّدة مع كل عمليّة إعادة سرد 

وتأويل متكرّر إلى جعل كربلاء أداة تواصل بين الماضي والمستقبل. بالنسبة لهيلين، 

الحدث  تتجاوز  واجتماعية  دينيّة  تأسيسيةّ  وظيفة  وجود  يفيد  »أسطورة«  مصطلح 

القصّة لتصبح نموذجًا للبطولة والفداء يعاد إنتاجه عبر الزمن. 

على الرغم من قوّة الكتاب في التأصيل المنهجي النقدي وتتبّع النصوص داخل 

سياقاتها الاجتماعية، إلّّا أنه ينُتقد منهجيًّا لجهة توقفّه عند مرحلة التأسيس ومحدودية 

النطاق الزمني في دراسة الواقعة وعدم التطرقّ لتحليل الطقوس الشيعية في العصر 

الحديث، وضيق العمق التحليلّي الأفقيّ، والإفراط في تجنّب البعد السياسّي لكربلاء 

ويفتقر  الشيعي،  السياسي  الفقه  أثر كربلاء على  الكتاب  يغفل  الزمن المعاصر.  في 

للمقارنة مع أحداث تأسيسية مشابهة في الديانات الأخرى )مثل صلب المسيح، أو 

خروج موسى(، ويتجنّب تحليل الجانب السياسي للثورة الحسينية، والأبعاد السياسية 

الحديثة لنهضة الإمام الحسين وتحليل الإمامة وعلاقتها بالسردياّت المبكرة.

لمحة موجزة عن الهيكل والمضمون

 يتألفّ الكتاب من اثني عشر فصلًًا رئيسيًا؛ موزعّة ضمن ثلاثة أجزاء، بالإضافة 

بدقةّ،  الهدف  فيها  الكاتب  يحدّد  فصلين؛  المقدّمة  تضمّ  والخاتمة.  المقدّمة  إلى 

تاريخيّة إلى  تتبّع كيفيّة تحوّل قصة كربلاء من رواية  فالهدف هو  ويوضح المنهج. 

التاريخيّ  التحليل  بين  يجمع  والمنهج  المبكرة،  الشيعيّة  للهوية  تأسيسيّة  أسطورة 

وبين دراسة الأسطورة )Myth( لفهم البناء الرمزي والسياسي. الفصل الأوّل وعنوانه: 

كـ»ميتولوجيا«  القصة  هذه  تطور  لدراسة  يؤسّس  الشيعيّة«،  والهويةّ  كربلاء  »قصّة 

تشكّل الهوية الجماعية؛ فيضع الأساس لفكرة أن كربلاء ليست مجردّ واقعة تاريخية، 

باعتبارها  والعدالة  التضحية،  المظلومية،  بين  يربط  للهوية.  مكوّن  سرديّ  نصّ  بل 

وعنوانه:  الثاني  الفصل  أمّا  الأولى.  القرون  في  الشيعيةّ  الجماعة  هويةّ  مرتكزات 



186

»دراسة قصّة كربلاء كأسطورة« فهو عبارة عن تحليل الرؤى النظريةّ حول الأسطورة 

والهويةّ الدينيّة؛ إذ يعرض الأطر النظرية لدراسة كربلاء كأسطورة، بالمعنى العلميّ 

)رمز كوني يفسّّر العالم ويؤسّس هوية(، كما يقارنها بأساطير دينيّة أخرى، ليبيّّن كيف 

تسُتخدم الرموز والقصص في بناء الجماعات وشرعنتها.

 يتناول الجزء الأول »قصة كربلاء في الروايات المبكرة«، ويحوي فصلين: الثالث 

الروايات  لكربلاء:  أوجه  الثالث، وعنوانه: »ثلاثة  الفصل  يقدّم  الكتاب.  والرابع في 

تاريخية  تقارير  للواقعة:  الأولى  للروايات  تأريخية  مقارنة  الحسين«،  لقتل  المبكرة 

محايدة وروايات ذات طابع مأساوي، وروايات شيعيّة تعبّديةّ. ثمّ يبيّّن كيف تتطوّر 

كلّ رواية لتعكس احتياجات جمهورها. أمّا الفصل الرابع، »كربلاء والميثاق بحسب 

أبي مخنف«، فيحللّ الرؤية الحصريةّ لأبي مخنف في هذه القصّة، ويركّز على دور 

بين  كـ»ميثاق«  القصة  قدّم  كيف  ويوضح  2هـ(،  )القرن  مبكر  كمؤرّخ  مخنف  أبي 

الحسين وأصحابه، مما يمنحها طابعًا أخلاقيًّا-عقديًّا.

 يتكوّن الجزء الثاني بعنوانه: »الانتقام أم الاستشهاد؟ )قصّة التوّابين(« من أربعة 

فصول. يشكّل الفصل الخامس كما يشير عنوانه: »مقدمة لقصّة التوّابين« )الذين ثاروا 

ندمًا على عدم نصرة الحسين(؛ فيعرفّ بالحركة ويشرح كيف تحوّلت قصتهم إلى جزء 

من ذاكرة كربلاء، تؤكّد قيم التوبة والوفاء. الفصل السادس وعنوانه: »الخيانة والذنب 

السياسي؛  والخطاب  التوبة  لوعي  معنوية  دراسة  عن  عبارة  ورسائلهم«  خطبهم  في 

أن  مبيّنًا  والذنب؛  الخيانة  شعور  عليها  يغلب  التي  التوّابين،  ورسائل  خطب  يحللّ 

السابع  الفصل  جماعيّ.  أخلاقيّ  درس  إلى  كربلاء  تحويل  في  ساهمت  اللغة  هذه 

يتحدّث عن رمزية زيارة قبر الإمام الحسين ومغزاها ضمن العقيدة والطقوس، 

قبر  إلى  الزيارة  نصوص  أول  فيناقش  الحسين«،  قبر  إلى  »الزيارة  عنوان:  ويحمل 

العهد،  وتجديد  الغفران  لطلب  رمزية  ممارسة  الزيارة  أصبحت  كيف  ويبرز  الإمام، 

الثامن والأخير في هذا  الفصل  أما  الشيعيةّ.  الهويةّ  لتجذير طقوس  وبالتالي وسيلة 

فيه  يستعرض  والكاتب  استنتاجية«.  تأريخ وملاحظات  التوّابين:  »قصّة  فهو  الجزء، 

زمنية الأحداث لروايات التوّابين وتحليلها الختامي، وكيفية تحوّل كربلاء من مأساة 

سياسية إلى نموذج توبة دينيةّ-جماعية.



187كربلاء بلا قيود قراءة في كتاب قصة كربلاء والهوية الشيعيّة المبكرة

التوالي هي:  وعناوينها على  أربعة فصول:  بدوره،  يضم  الثالث والأخير  الجزء   

في  الإمامة  على  الصراع  والمهدي؛  المختار  كونيّة«؛  معركة  إلى  بسيطة  معركة  »من 

نشأة التشيع المبكرة؛ الحسين بين الأئمةّ؛ والاستنتاج: صناعة الأسطورة والهوية في 

الشيعة المبكرة. يدرس هذا الجزء بفصوله الأربعة الربط بين حركة المختار ورمزية 

المهدي في التراث الشيعي، ويوضح كيف جرى توظيف كربلاء في خطاب المختار 

لتبرير الثأر والشرعية الدينية. ويناقش الصراع السياسي-الرمزيّ حول السلطة الدينية 

والأئمةّ، ويبيّّن كيف لعبت قصة كربلاء دورًا في دعم هذا الفريق أو ذاك. فيضع الإمام 

الكونيّة. ويشرح كيف جعلت  للتضحية  الأئمةّ كرمز  الحسين في موقع خاص بين 

الشيعي. وفي فصل الاستنتاج يركّز على  الفكر  هذه المكانة كربلاء حجر زاوية في 

وظيفة الأسطورة في بناء الهوية الجماعية، إذ إنّ كربلاء لم تكن مجردّ حدث تاريخيّ، 

سة للشيعة؛ عملت كـ»لغة رمزيةّ« لفهم الظلم، وتبرير  بل تحوّلت إلى أسطورة مؤسِّ

التشيع، وتوحيد الجماعة.

مقاربة نظرية اجتماعية.. كربلاء وبناء الهويّة 

 )The Karbala Story and Early Shi’ite Identity( يشير تورستن هيلين في 

الإسلامية  التاريخية  المحطات  أهم  إحدى  تشكّّل  )680م(  كربلاء  حادثة  أن  إلى 

الهويّةّ الجماعية  بناء  من حيث قدرتها على توليد رموز دينية وسياسية ساهمت في 

التي  العلميّّة  القيمة  من  الرغم  على  الأولى.  الإسلامية  القرون  في  المميّزّة  الشيعية 

يقدّّمها الكتاب، لا سيّمّا في تحليله للتطوّّر السرديّّ للنصوص الشيعيّّة، فإنّّ المقاربة 

التي يعتمدها تغفل توظيف الأبعاد الاجتماعيّّة والسياسيّّة لحادثة كربلاء، فهي أداة 

يتوافق  وهذا  والسياسّيّ.  الرمزيّّ  للصراع  وميدان  للشرعيّّة،  ومصدر  للهويّةّ،  إنتاج 

مع ما طرحه هاميد داباشي، الذي يرى أن الشيعة قد »حوّّلوا الحسين إلى رمز دائم 

للمقاومة، وبنوا من شهادته لغة احتجاج تُسُتخدم عبر التاريخ ضد الظلم والطغيان 

)Dabashi 2011(«. من منظور علم الاجتماع، الهويّةّ لا تُبُنى عبر النصوص فقط، بل 

عبر الممارسة الجماعية والرمزية، الطقوس، الجماعات المتخيّّلة، والسلطة الرمزية 

أيضًًا. ومن منظور الاجتماع السياسي، فإن الأسطورة لا تنفصل عن البنية السلطويّةّ 

وديناميّّات الصراع، بل تدخل في صلب تشكيل الشرعيّّة والهيمنة داخل الجماعة. 



188

 يُسُلّطّ هيلين الضوء على حادثة كربلاء كأداة لبناء هويّةّ جماعيّّة في فترة تشكّّل 

 Founding( تأسيسيّّة  أسطورة  كربلاء  اعتبار  كن  وميُم المبكرة.  الشيعيّّة  الجماعة 

Myth( من زاوية علم الاجتماع؛ فهي تنسج ذاكرة مشتركة تُوُحّّد الأفراد حول مظلومية 

الحسين وشهادته، ما يخلق »الآخر« السياسّيّ )الأمويّّ/ العباسّيّ( الذي يبّرّر وحدتهم 

المتخيّّلة«،  »الأمم  عن  أندرسون  بينديكيت  نظرية  مع  يتقاطع  وهذا  ومعارضتهم. 

وتتكامل  رمزيٍٍّ  دمج  تؤدّّي وظيفة  الأسطورة  )Imagined Communities( حيث 

مع السرد ليشكّّلا هويّةّ متماسكة وشعورًًا بوحدة الجماعة رغم تشتت الأفراد وتنوّّع 

الجماعة الجغرافي والسياسي )Anderson 1983(. يقدّّم هيلين السرد ليس لتوثيق 

الداخلي  التماسك  يُغُذّّي  ثقافّيّ-اجتماعيّّ  مرجعيّّ  إطار  لإنشاء  بل  فقط،  الحدث 

ويبّرّر المعارضة السياسية، ويجعل من كربلاء ليس مجرّدّ حدث، بل مُُكوّّنًاً بنيوًيًّا في 

تصوّّر الذات الشيعيّةّ، يُعُاد إنتاجه سردًيًّا وطقوسًيًّا لتثبيت الهويّةّ. وينجح هيلين في 

ّ دون النظر بعمق إلى تفاعلات الجماعة  إبراز هذه الآلية، لكنّّه يركّّز على السرد الن�صّيّ

وفعاليّاّتها الاجتماعية والطقوسيّةّ. 

قصة كربلاء والسلطة من منظور علم الاجتماع السياسي 

ليست  فهي  بعد سياسّيّ أساسي،  لكربلاء  السياسي،   من منظور علم الاجتماع 

مجرّدّ ذاكرة أو تقليد، بل أداة للمقاومة السياسية، تعطي شرعيّّة للحركة الشيعيّّة في 

أن  كيف يمكن  معه  يتفادى  ا  تحليله ضيًقًّ يبقى  ذلك،  مع  الأموية.  السلطة  مواجهة 

تتحوّّل الحادثة إلى أداة للسيطرة أو الهيمنة السياسيّّة داخل الجماعة نفسها، خاصّّة 

لفهم  مهمّّة  فرصة  الأبعاد  هذه  تمثّلّ  الفقيه.  وولاية  السياسّيّ  الفقه  تطور  سياق  في 

إعادة  دور  تناول  إلى  الكتاب  فيفتقر  الشيعي،  المجتمع  في  السياسية  الديناميات 

الإمام  السياسية، وكيف يستخدم خطاب  الكربلائية عبر المؤسسات  المبادئ  إنتاج 

للمسلمين كـ»خطاب سياسي« لتعبئة الجماهير وشرعنة السلطة أو المعارضة.

 وفي حين أنّّ الطقوس الجماعيّّة من وجهة نظر علم الاجتماع الديني )مواكب 

وتحوّّل  الانتماء  وتعزيز  الهوية  بناء  في  تساهم  المسرحيّّات(،  المواسم،  العزاء، 



189كربلاء بلا قيود قراءة في كتاب قصة كربلاء والهوية الشيعيّة المبكرة

الجانب  هذا  ويغفل  بالسرد  الكتاب  يكتفي  مستمرّةّ،  حياتيّّة  ممارسة  إلى  الأسطورة 

بين  إنتاجها  وإعادة  الحيّّة،  الشيعيّّة  الهويّةّ  تجسيد  في  أهميّّته،  رغم  الطقوسي، 

الأسطورة في  تأثير  لفهم  أمر جوهري  وهو  المواكب والمسرحيات  مثل  الجماهير، 

مستمرّةّ وحيّةّ.  دينية  هوية  إلى  الواقعة  تُتُرجم  والسياسة، وكيف  المجتمع  ديناميّّات 

ويرى كامران أغآئي أن طقوس عاشوراء مثل المسيرات، العزاء، والتشابيه لا تكرّسّ 

الجماعي  المعنى  إنتاج  يعيد  رمزي  لأداء  أشكاالًا  تمثل  بل  المظلومية،  سردية  فقط 

ويُجُسّّد الهوية الشيعية في الجسد والشارع معًًا، ويحوّّل الذاكرة إلى فعلٍٍ اجتماعي 

متجدّّد )Aghaie 2005(. تلعب الطقوس الدينية دورًًا محورًيًّا في تحويل النصوص 

استمراريّتّها  تضمن  حيّّة  جماعية  ممارسات  إلى  التأسيسية  والأساطير  المقدّّسة 

وتمنحها قوّّة التعبئة الرمزيّةّ. 

»نظامًًا  تشكّّل  بل  فقط،  كنص  تُعُاش  لا  غيرتز،  كليفورد  حسب  الطقوس،  هذه 

ثقافيًاً متجسّّدًًا يُحُمّّل الممارسات بمعانٍٍ كونية«؛ يُعُربّر عن المعنى من خلال الجسد 

 1973( حياة  أسلوب  ليصبح  المعتقد  يتجاوز  ويؤسّّس لانتماء  والمكان،  والصوت 

تحوّّلت  كيف  تفسير  عن  قاصًرًا  هيلين  تحليل  يجعل  البعد  هذا  وغياب   .)Geertz

كربلاء من حدث روائّيّ إلى بنية اجتماعية حيّةّ. من هذا المنظور، تُصُبح كربلاء مشروعًًا 

مفتوحًًا للانتماء والتضامن عبر الطقس، حيث تتكرّّر الأسطورة لا باعتبارها ماضيًًا، 

بل باعتبارها حاضًرًا معيشًًا يعيد صياغة العلاقات بين الفرد، الجماعة، والسلطة. هذا 

الجانب، الغائب تمامًًا في معالجة هيلين، يُضُعف من قدرته على تفسير مركزية كربلاء 

في الوجدان الشيعي. يشرح هيلين التمثيل الرمزي لكربلاء على أنّهّ مظلومية سياسيّةّ 

مقدّّسة، لكن لا يعطي وزنًاً كافيًًا لتطوّّر الأسطورة إلى أداة استقطاب داخلي داخل 

السياسي. بمعنى  والتنافس  الداخلي  الانقسام  الشيعي، خاصة في فترات  المجتمع 

نفسه  الوقت  لكنّّها في  الوحدة،  للتركيز على  كأداة  تستخدم  قد  كربلاء  آخر، حادثة 

داخل  السلطة  الصراعات على  السياسيّّة وسحًًلاا في  للشرعنة  أداة  تكون  أن  يمكن 

الجماعة نفسها. فيغفل هيلين أبعادًًا حيوية متشابكة بين الثقافة والسياسة والطقوس، 



190

ولا يدمج بين التحليل الاجتماعي والسياسي للخطاب الأسطوريّّ، خاصّّة في سياق 

السلطة، المقاومة، والصراع الداخلي، كما لا يربط بين الهوية الشيعية كمصدر شرعيّةّ 

سياسية وتحولاتها عبر الزمن، ويقتصر على العلاقة بين النصوص التاريخية والهوية 

الجماعية في أفق القرون الأولى. 

التي طرأت  التحوّّلات  القرون الأولى لا يمنح صورة كاملة عن   الاقتصار على 

الثورة  الحديثة، من  السياسية، خصوصًًا في العصور  على أسطورة كربلاء ووظيفتها 

الصفوية وحتى الثورة الإسلامية في إيران عام 1979م، حيث جرى توظيفها بشكل 

الشيعيّةّ  الجماعة  استخدمت  كيف  الكتاب  يعالج  الثوري. لم  الخطاب  ممنهج في 

الحادثة كأداة للصراع السياسي ضد الدولة الأمويّةّ أو كيف يمكن أن تُسُتخدم كأداة 

استقطاب داخلّيّ في صراعات السلطة ضمن المجتمع الشيعيّّ، وهو جانب أساسي 

السياسية  الثقافة  الهويّةّ والسلطة. ويبرز سعيد أرمند في دراسته عن  لفهم تعقيدات 

الشيعيّّة كيف أنّّ الأسطورة لم تكن فقط للمقاومة، بل شكّّلت أيضًًا قاعدة لتأسيس 

السلطة في ظلّّ نظرية الإمامة، ولاحقًًا ولاية الفقيه )Arjomand 1988(. هذا يؤكّّد 

السلطة،  الصراع على  استراتيجية في  أداة  بل  أخلاقيّّ،  رمز  مجرّدّ  ليست  كربلاء  أنّّ 

تُسُتخدم  قوية  تعبئة  أداة  تشكل  بالمظلومية،  المرتبطة  تلك  خاصة  الدينية،  فالرموز 

يؤكّّد  كما   .)Voll  1990( الدولة  مع  المواجهة  وتبرير  السياسية  التحالفات  بناء  في 

مما  حيّّ«،  ثوريّةّ  مقاومة  »رمز  إلى  الحسين  تحويل  في  نجح  الخميني  أنّّ  داباشي 

السياسيّةّ.  المعركة  مال رمزيّّ في  بوصفه رأس  السرد الأسطوريّّ  استمراريّةّ  يعكس 

والطقوس  والمقاوم،  المباشر  السياسي  ببُُعدها  مشبعة  بقيت  بأنها  تميّّزت  فكربلاء 

السنوية تعيد إنتاج كربلاء وتعيد إحياءها في المجال العام، ولا تؤطّرّه أو تقيّّده بالعالم 

الرمزي والمعنوي. 

رسالة الكتاب والقارئ الشيعي الكربلائي

يؤثّرّ كتاب »قصّّة كربلاء والهويّةّ الشيعيّّة« على القارئ من زاويتين: الأولى إيجابيّةّ 



191كربلاء بلا قيود قراءة في كتاب قصة كربلاء والهوية الشيعيّة المبكرة

تحليل حديثة في  أدوات  الكتاب  يوفّرّ  الأنساق:  تفكيك  السرديّّ في  بالغنى  تتمثّلّ 

بنية معرفيّةّ  تفكيك السرد لفهم كربلاء، لا بوصفها واقعة عاطفيّّة فقط، بل بوصفها 

بناء  القدرة على  لها  بل  بالطقوس،  لها هويّةّ أعمق من مجرّدّ الإحساس  واجتماعية 

الجماعات الهويّاّتي القابل للتحوّّل إلى مشروع اجتماعي وثقافّيّ وسياسّيّ. والثانية 

بتبسيط مفرط  الديني  القارئ  الدينية: قد يشعر  الهوية  ذات بعد سلبيّّ، وهي تهديد 

للحدث وتوهين لقدسيّّته أو تشكيك في أصالته التاريخيّّة من خلال استخدام وصف 

»الأسطورة« )Myth( للتعبير عن واقعة كربلاء، وهي تعني في السياق الغربي سردية 

رمزيّةّ تؤسّّس للهويّةّ ولا يشترط أن تكون تاريخيّّة بالمعنى الدقيق. وقد استُخُدمت 

في صراع الهويّاّت، ما يرجّّح معه تولّدّ رد فعل دفاعيّّ أو رفض للطرح. وهذا اللفظ 

يعربّر لدى القارئ الشيعي، عن »خرافة« أو »شيء غير واقعيّّ« – أي تولّدّ لدى القارئ 

انطباع تقليل من المصداقية التاريخيّّة والدينيّّة. 

الثانية التي تغذّّي هذه الرؤية السلبية هي اعتماد الباحث أدوات تحليل   النقطة 

غربية )مثل: الجماعة المتخيّّلة، الأسطورة التأسيسية، الطقوس المجسّّدة...( ما قد 

يجعل القارئ الديني أمام عمليّّة تغريب للتجربة الدينيّّة لما يقوم به مؤلّفّ الكتاب 

مقدّّسة.  حقيقة  كونها  بدل  اجتماعية  مجرّدّة  ورموز  بنى  إلى  التجربة  تفكيك  من 

ا حّيًّا« تطوّّرََ  فالكاتب يُعُيد قراءة الواقعة من زاوية بشريّةّ، سردية، تطوّّريّةّ؛ يقرأها »نّصًّ

عبر الزمان، مثل غيرها من الأساطير التأسيسية في الأديان، فيتعامل معها كما يتعامل 

الغرب مع أساطير الكتاب المقدّّس أو البوذية. فالإمام الحسين ليس مجرّدّ بطل 

ا شخصيّّة تاريخية وإلهيّّة لها خصوصيّتّها  رمزي كسائر أبطال الأساطير الدينية، وإمنّم

العقائدية. وكربلاء ليست مجرّدّ سردية بل نظام حياة موجود في قلب الهويّةّ الدينية 

الشيعية، وكل هويّةّ أو شخصية تُرُسّّخ الانتماء للمظلوم، وللإمام، وللإله العادل.

الفعل  رد  تولّدّ  الغربيّّة  الاجتماعية  العلوم  أدوات  وباستخدامها  الزاوية  هذه   

الدفاعيّّ والممانعة الثقافيّّة والتحفّّظ خوفًاً من هواجس تفكيك الهويّةّ من قبل التأويل 



192

الخارجيّّ أو نزع القداسة عن رموز الإسلام الشيعيّّ عبر التنميط الحداثوي للسرديّاّت 

الدينيّّة واختزال المفاهيم القدسيّّة ضمن أطر أنثروبولوجية لا تعترف بقداسة المرجعيّةّ 

ولا بتجربة الإيمان بوصفها بنية معرفيّّة قائمة بذاتها. فالمقاربة السوسيولوجية التي 

قابل  رمزي  كنصّّ  كربلاء  م  وتُقَُدَّ للحدث،  الغيبية  القيمة  من  تقلّلّ  هيلين  يعتمدها 

للتحليل الأسطوري، بينما هي بالنسبة للقارئ المتديّنّ واقعة مقدّّسة وتاريخ إلهيّّ، 

ّ وسرديّّ، بل حقيقة مطلقة وتاريخ ثابت بتجربة روحيّّة وجوديّةّ  لا مجرّدّ تطوّّر ن�صّيّ

الرمزيّةّ،  والمقاومة  للهويّةّ  رمز  مجرد  ليس  الإمام  أنّّ  كما  والمكان.  الزمان  تتجاوز 

الكربلائية أعمق من أن  إمام معصوم صاحب دور غيبيّّ وشرعيّّ، والطقوس  ا  وإمنّم

تكون أداة تعبير جماعي وتجسيد اجتماعي فقط، وإنما عبادة ومظهر ولاء ديني له 

الغربية  الكتابات  أغلب  أن  في  المشكلة  وأصل  الخلق.  بدء  منذ  الأصيلة  امتداداته 

تتعامل مع التشيّّع كظاهرة ثقافية أو سياسية نشأت ضمن تفاعلات ما بعد النبوّّة، لا 

كاستمرار أصيل للرسالة المحمّّديّةّ. 



193كربلاء بلا قيود قراءة في كتاب قصة كربلاء والهوية الشيعيّة المبكرة

خلاصة

إلى  )680م(  تاريخيّة  حادثة  من  كربلاء  رواية  تطوّر  تحليل  على  هيلين  يركّز   

أسطورة جماعية ساهمت في تشكيل الهوية الشيعيّة من خلال دراسة سردياّت مبكرة 

وتحوّلاتها عبر الزمن. يبيّّن هيلين كيف تطوّرت روايات واقعة كربلاء بين القرن السابع 

والتاسع وساهمت في تحوّل كربلاء من معركة صغيرة أو مجردّ حدث عسكريّ بسيط 

إلى أسطورة كونيةّ تحكي صراعًا كونيًا بين قوى الخير والشر، حيث صار الحسين 

حيث  السياسية،  للمقاومة  أداة  أضحت  فكربلاء  الطغيان.  ضد  والخير  للحياة  رمزاً 

وُظفّت كرمز للتحدّي ضد السلطات الأموية والعباسيّة، ليس على المستوى الروحي 

فقط.

 كما يحللّ عملية تأسيس هوية شيعية وبناء الإحساس بالشراكة الدينية العميقة في 

سرد الجماعة عبر الأساطير وتطوّر الطقوس المتعلقة بكربلاء، مثل الشعائر والمرثيّات، 

بوصفها أدوات لتعزيز الهويةّ الجماعيةّ لدى الشيعة؛ الهويةّ الطائفية البنيويةّ. فالأداء 

والتمردّ  والاستمراريةّ  التضحية  واحدًا:  درسًا  أوصل  كربلاء  شعائر  في  الجماعيّ 

على الظلم هي روح شيعيّة مركزيةّ منذ قرون. يؤكّد هيلين على دور خطاب التوّابين 

ورسائلهم كمحركّ لما ساهمت به في تعزيز مفهوم الخطيئة الجماعية الدينية، فدرسَها 

لا كمجرد حركة سياسية، بل كمرحلة رمزية أولى لتمجيد الحسين كمقدّس مظلوم. 

وكذلك يثمّن دور تباين السردياّت المتأخّرة نسبيًا عن واقعة كربلاء، بما في ذلك تلك 

والسياسيّة، في خلق  الطائفيّة  المصالح  بحسب  مِخنَف  أبو  الصحابي  المنقولة عن 

سرد متعدّد ومتسّع.

 يمثلّ كتاب تورستن هيلين إضافة قيّمة لفهم تطوّر سرد كربلاء وبنائه لهويةّ شيعيةّ 

لتكوّن  الأولى  المراحل  بفهم  يتعلقّ  ما  في  النوعية  الإضافة  من  الرغم  على  مميّزة. 

السرد الشيعي، يفتقر هذا التحليل الدقيق للسرديةّ التاريخية إلى دمج أبعاد الطقوس 

الشعبيّة وتضمين الأبعاد المجتمعيّة والسياسية، وتحليل الوظائف السياسيّة الحديثة 

الحياة  إلى  الحدث  ومن  الفعل،  إلى  النصّ  من  كربلاء  بها  تنتقل  التي  للأسطورة، 



194

الضرورية  والسياسية المعاصرة،  الأبعاد الاجتماعيّة  يتجاوز  والسياسيةّ. كما  اليوميةّ 

التاريخيّ  السياقين  الاجتماعيةّ في  الشيعيّة ووظائفها  الهويةّ  لديناميّات  أعمق  لفهم 

والمعاصر، مثل الثورة الإيرانيّة أو شيعة العراق المعاصرين، ما يفُقد القارئ القدرة 

على إدراك كيف تعمل الأسطورة كقوة اجتماعية وسياسية حيّة. فمن خلال توظيف 

النظرياّت الاجتماعية حول بناء الهوية والرمز السياسي، يتبيّّن أن كربلاء ليست مجردّ 

تعُاد صياغتها وتوظيفها في سياقات مختلفة  بنية رمزيةّ ديناميّة،  تاريخيّة، بل  حادثة 

لأهداف متعدّدة، سواء في التعبئة الجماهيرية، أو شرعنة السلطة، أو تشكيل مقاومة 

دينية وسياسية.

 ومن هنا، ردة الفعل على الكتاب قد لا تكون رفضًا معرفيًّا، بل هي مقاومة خطابيةّ 

للحفاظ على الذات الجماعية من التفكيك الخارجي. رغم الممانعة الدينية الواضحة 

الفهم  إثراء  في  المقاربات  هذه  أهمّية  إنكار  يمكن  لا  الحداثيّة،  هيلين  قراءة  تجاه 

الأكاديمي لكربلاء ودورها في توسيع آفاق البحث في الهوية الشيعيّة. فالنصّ الديني، 

الرموز والطقوس والسرديات، يحتاج إلى أدوات تحليل  بوصفه منظومة معقّدة من 

نقديةّ تسمح بفهم تحوّلاته وتفاعلاته داخل المجتمعات. وتبرز هنا ضرورة التوازن 

دراسة  النقدي في  العقل  إعمال  وبين  للنصّ،  والمقدّس  الروحيّ  البعد  احترام  بين 

تفتح  أن  بهذا، يمكن  الدينية.  الرواية  التي شكّلت  والتاريخية  السياقات الاجتماعية 

العلمي  والبحث  الديني  التقليد  بين  البنّاء  للحوار  باباً  هيلين  دراسة  مثل  الدراسات 

حيث لا ينُظر إلى المقدّس.




