
نقد رؤية إجناتس جولدتسيهر 
حول تعدّد قراءات القرآن وحديث الأحرف السبعة

في كتابه »مذاهب التفسير الإسلامي«

حسن علي مطر الهاشمي]*[

الملخّص

الأعمّّ  في  الإسلاميّّة  الموضوعات  تناول  في  المستشرقين  كتابات  اتّسّمت  لقد 

وذلك  العلميّّ،  الحياد  وعدم  والانحياز  بالتحامل   - ريبّي رحم  من  -إالّا  الأغلب 

بحقيقة  الجهل  بسبب  أو  أو سياسيّّة،  أو حضاريّةّ  دينيّّة  من خلفيّّات  إمّّا  لانطلاقهم 

الإسلام وقراءته من خلال تكوين الأحكام المسبقة، وبذلك كان أغلبهم في دراسة 

الإسلام والقرآن كمن يضع الحصان خلف العربة، فلم يسلَمَوا من التعسّّف والشطط.

إجناتس  المستشرق  طرحه  ما  من  جانب  ونقد  مناقشة  إلى  البحث  هذا  يسعى 

القرآن  على  الطعن  في  الظاهرة  هذه  توظيف  إلى  ذلك  خلال  من  جولدتسيهر]]]، 

)*(- باحث ومترجم في المركز الإسلامي للدراسات الاستراتيجيّةّ – قم.

مجريّّ  مستشرق   )Ignaz Goldziher( صهر:  كولد  إجناس  1850-1921م(  )1266-1340هـ/  صهر  كولد   -[[[

موسويّّ ]يهوديّّ[ يُلُفظ اسمه بالألمانية إجناتس جولدتسيهر )وهو الذي اعتمدناه في هذه المقالة(. تعلّمّ في بودابست 

وبرلين وليبسيك. ورحل إلى سورية سنة 1873م، فتعرف بالشيخ طاهر الجزائري وصحبه مدّّة. وانتقل إلى فلسطين، 

فمصر، حيث لازم بعض علماء الأزهر. وعُُيّّن أستاذًًا في جامعة بودابست )عاصمة المجر( وتوفي فيها. له تصانيف 

العربية.  إلى  بعضها  تُرُجم  العربي،  والأدب  الإسلامي  والفقه  الإسلام  في  والفرنسية،  والإنكليزية  الألمانية  باللغات 

ونشرت مدرسة اللغات الشرقية بباريس كتابًاً بالفرنسية في مؤلفاته وآثاره. انظر: الزركلي، خير الدين، الأعلام: قاموس 

تراجم لأشهر الرجال والنساء من العرب والمستعربين والمستشرقين، ج1، ص84م.



49نقد رؤية إجناتس جولدتسيهر  حول تعدّد قراءات القرآن وحديث الأحرف السبعة 

والإسلام، وذلك في كتابه المعروف )مذاهب التفسير الإسلامي(]]].

وهناك الكثير من الأفكار في هذا الكتاب تحتاج إلى النّقد، وقد علقّ مترجمُ هذا 

الكتاب أحياناً تعليقات نقديةّ في أسفل الكتاب بشكلٍ طفيف، لكنّنا لا نجد الكثير 

من الدراسات المستقلةّ فيما كتبه هذا الرجل الذي أثَّر كثيراً في المستشرقين فيما بعد، 

وهم بدورهم أثرّوا في كثيرٍ من المفكّرين المسلمين، لا سيّما العلمانييّن وأمثالهم. 

وسوف يقتصر نقدنا له في هذا الشأن على ما ورد من كلامه في قضيةّ تعدّد القراءات 

والنبيّ  القرآن  في  أحكام  من  وغيرهم  المسترقون  عليها  رتبّ  وما  الكتاب،  هذا  من 

والوحي والإسلام. 

 كلمات مفتاحية: إجناتس جولدتسيهر، مذاهب التفسير الإسلامي، تعدّد قراءات 

القرآن، الأحرف السبعة.

المقدّمة

 تزخر الكتب والدّّراسات الإسلاميّّة والغربيّّة بالحديث عن النتاج العلميّّ الكبير 

بغزارة  اشتُهُر  الذي  اليهوديّّ الأصل جولدتسيهر )غولدزيهر(،  للمستشرق  والمتنوّّع 

المسلمين  تجربة  قرأوا  الذين  الكبار  المستشرقين  أحد  وأنّهّ  عن الإسلام،  إنتاجه 

بشموليّّة، وممّّن عمّّقوا البحث في مدارس تفسير القرآن الكريم ومناهجه، والحديث 

النبوي الشريف، وما يرتبط بها من علوم ومعارف، وقد عدّّه المستشرقون من أعمق 

العارفين بالحديث النبوي، ويمكن القول: إنّّ »جولدتسيهر« خاض في الإسلام من 

شهادات  تظهِِره  ما  وهو  والمبنائية،  المنهجية  النواحي  من  سيما  ولا  النواحي،  كل 

العديد من المستشرقين، منها ما قاله المستشرق كارل هنريش بكر في حقّّه: »مهما 

تكن التّطّوّّرات والتعديلات التي تطرأ على بحث الإسلام في المستقبل، فمامّا لا شكّّ 

فيه أنّّ هذا البحث سيقوم دائمًاً على الأسس والمناهج التي وضعها جولدتسيهر«]]]. 

كتابه  صدور  بمناسبة  »جولدتسيهر«  إلى  أرسلها  رسالة  في  نولدكه  ثيودور  وقال 

]]]- ترجمة: عبد الحليم النجار، وتقديم ودراسة: محمد عوني عبد الرؤوف. 

]]]- انظر: جولدتسيهر، إجنتس، دراسات محمدية، ج2، ص396.



50

»دراسات محمديّةّ«: »مََن على الأرض أفهم للحديث منك؟ ولا حتى سنوك هرخونه 

ينافسك في ذلك«]]]. 

لفهم  كمدخل  )جولدتسيهر(  أمثال  دراسة  ضرورة  على  سعيد  إدوارد  ويؤكّّد 

الاستشراق، حيث قال: »أي عمـل يهـدف إلى تقـديم فهـم للاستـشراق الجـامعي، 

يُقُابل  أن  يجب  )جولدتسيهر(...  مثل...  لباحثين  ضئيلًاا  اهتمامًًا  إالّا  يـولي  لا  ثـم 

بالتأنيب«]]].

 كما تعتبر دراسة جولدتسيهر حولََ التفسير والمذاهب التفسيريّةّ عند المسلمين 

الوسط  في  الماضيين  القرنين  خلال  قدّّمت  التي  الدّّراسات  أهمّّ  من  واحدة 

دراسة  كيفيّّة  لبيان  الإسلامي«  التفسير  »مذاهب  كتابه  خصّّص  حيث  الاستشراقي. 

الكتاب  هذا  جولدتسيهر  يستهلّّ  الكريم،  للقرآن  التفسيريّةّ  وقراءاتهم  المسلمين 

التي تكِوِّن  القرآن، وهي الخطوة  بالحديث عن الخطوة الأولى من خطوات تفسير 

تاريخ النص نفسه، وعامّا فيه من اختلاف في القراءات، وعن الأسباب التي ترجع إليها 

هذه الاختلافات. وبعد هذا يبدأ الكلام في الاتجاهات المختلفة في تفسير القرآن، 

بنفور  ابن عباس، ويمتاز  الذي تمثله مدرسة  القديم  بالحديث أوالًا الاتجاه  فيتناول 

أصحابه من »التفسير«، واقتصارهم على الشرح الحرفي الذي لا يكاد يتجاوز النحو 

ومعاني الألفاظ؛ لأنّهّم كانوا يشعرون بأن من الخطأ أن يريد الإنسان أن يعرف أكثر 

ين  التفسير والمفرسّر يناقش جولدتسيهر حركة  لنا أن نعرف...، وهكذا  الله  مما أراد 

النّّظر عن  بغضّّ  العلميّّة،  والنتائج  بالأحكام  مليئة  استدلاليّّة  بطريقة  عند المسلمين 

واقعيّّة هذه النتائج وصحّّتها.

القرآنيّّة، هو ما قام  القراءات  التي قدّّمها المستشرقون حول  الدّّراسات  ومن بين 

به جولدتسيهر، وقد ضمّّنه في الفصل الأوّّل من كتابه »مذاهب التفسير الإسلامي«، 

الكتّاّب  وبعض  بل  الاستشراقيّّة،  الكتب  تتداولها  الشّّبهات  من  مجموعةًً  أثار  وقد 

]]]- انظر: نصر، الصّّدّّيق بشير، التعليقات النقدية على كتاب دراسات محمديّةّ، ص55.

]]]- سـعيد، إدوارد، الاستـشراق، ص52. 



51نقد رؤية إجناتس جولدتسيهر  حول تعدّد قراءات القرآن وحديث الأحرف السبعة 

حول  قُدُّّمت  التي  الاستشراقيّّة  الدّّراسات  أشهر  من  دراسته  وتعتبر  المعاصرين، 

القراءات القرآنيّّة بعد دراسة شيخ المستشرقين نولدكه]]].

رؤية إجناتس جولدتسيهر بشأن تعدّد قراءات القرآن

فيما يتعلقّ بظاهرة تعدّد القراءات يذهب إجناتس جولدتسيهر إلى القول: »لا يوجد 

كتاب تشريعي ـ اعترفت به طائفة دينية اعترافاً عقدياً على أنه نصّ منزل أو موحى به 

ـ يقدّم نصّه في أقدم عصور تداوله مثل هذه الصورة من الاضطراب وعدم الثبات، 

بالاضطراب  القرآن  يتهّم  جولدتسيهر  أن  هنا  نلاحظ  القرآن«]]].  نص  في  نجد  كما 

وعدم الثبات استنادًا إلى مفهوم تعدد القراءات في بعض ألفاظ القرآن الكريم، وهو 

بذلك يغفل عن أن القرآن الكريم شيء والقراءات شيء آخر، فالقرآن الكريم كان منذ 

الرعيل الأول ولا يزال إلى هذا اليوم وسيبقى محفوظاً في صدور الأجيال وذاكرتهم، 

وليس للقراءات فيه من موضع سوى اجتهادات تنُقل من بعض الرواة والقراّء، وتكون 

موضعًا للأخذ والردّ بينهم، دون أن يلزمِوا بها أحدًا من المسلمين، ودون أن تمسّ 

جوهر القرآن الكريم وحقيقته. 

الحرص على حفظ القرآن

وعلى الرغم من وجود الحرص الكبير من قبل الرعيل الأول من المسلمين على 

حفظ القرآن من التحريف، يذهب إجناتس جولدتسيهر إلى التمادي في ذلك ويقول: 

»إن الميل إلى توحيد النص الأصلي غريب على الإسلام في بادئ الأمر، أو هو على 

]]]- هناك كتب متعدّّدة ردّّت على شبهات »جولدتسيهر« حول القراءات نذكر منها: رد محمد حسن جبل في كتابه: 

القادر الكردي في كتابه »تاريخ  القرآنية”. ردُُّ محمد طاهر بن عبد  القراءات  »الرد على جولدتسيهر في مطاعنه على 

القرآن وغرائب رسمه«، ردُُّ الدكتور عبد الفتاح شلبي في كتابه »رسم المصحف العثماني وأوهام المستشرقين«، ردّّ عبد 

الفتاح القاضي في كتابه »القراءات في نظر المستشرقين والملحدين”، ردّّ شعبان محمد إسماعيل في كتابه »القراءات 

رشاد  الدكتور  ردُُّ  منها«،  القراءات  ومنزلة  السبعة  »الأحرف  كتابه  في  العتر  الدين  ضياء  حسن  ومصادرها«،  أحكامها 

محمد سالم في كتابه »القراءات القرآنية وصلتها باللهجات«. وإن كانت هذه الردود والكتب مهمة في الرد على شبهات 

المستشرقين في مجال القراءات، ولكننا نلحظ في أغلب هذه الردود التي صدرت من العامة مبنية على أسس موضوعية 

مسلمة عندهم كحجية وتواتر القراءات، والأحرف السبعة وغير ذلك وهذا لا يتوافق مع ما عليه علماء الإمامية من عدم 

صحّّة تواتر القراءات وغير ذلك كما سنبيّنّ.

]]]-  جولدتسيهر، إجناتس، مذاهب التفسير الإسلامي، ص4.



52

الأقل أمر غير ذي بال«]]]. مع أن المسلمين الأوائل من حملة القرآن كانوا إذا اختلفوا 

وتنازعوا في شيء من القرآن، ذهبوا إلى رسول الله ليفصل بينهم ويثبِْتهم على القراءة 

الصحيحة. وممّّا يؤكّد ذلك -على سبيل المثال دون الحصر- ما ورد عن عبد الله ابن 

مسعود، قال: تمارينا في سورة من القرآن، فقلنا: خمس وثلاثون، أو ست وثلاثون 

آية. قال: فانطلقنا إلى رسول الله فوجدنا عليًّا يناجيه. قال: فقلنا إنّّما اختلفنا في 

القراءة. قال: فاحمرّ وجه رسول الله، وقال: »إنما هلك من كان قبلكم باختلافهم 

بينهم«. قال: ثم أسّر إلى علي شيئاً. فقال لنا علي: »إن رسول الله يأمركم أن تقرأوا 

كما عُلمّتم«]]]. 

وبذلك لا يكون الميل إلى توحيد النص الأصلي غريبًا على الإسلام -كما يزعم 

جولدتسيهر- بل هو قائم في صلب اهتمامه؛ كيف لا؟! وهو ليس مجردّ آخر الكتب 

بلفظه ومعناه. وقد بلغت  النازلة من السماء فحسب، بل وهو معجزة خاتم الأنبياء 

شدّة الاهتمام من الله سبحانه وتعالى في حفظ القرآن من التبديل والتحريف أن كان 

ينزل جبرائيل ليعرض القرآن على النبي الأكرم مرةّ في كل عام، وفي السنة الأخيرة 

نزََّلْنَا  نحَْنُ  إنَِّا  تعالى:  الله  القرآن عليه مرتين. وقال  تمّ عرض  الله  من حياة رسول 

كْرَ وَإنَِّا لَهُ لَحَافِظُونَ )الحجر: 9(. الذِّ

وقد اتخذ جولدتسيهر من دعواه القائلة بتسامح المسلمين في التعاطي مع تلك 

القراءات وعدم استبعادهم لها »لصالح نصّ اعتمُدت صحّته وحده« دليلًًا على عدم 

ا إلهيًّا؛ إذ النصّ الإلهيّ -على حدّ تعبيره- »إنّّما يمكن أن ينسب إلى نفسه  كونه نصًّ

حقّ الصدور عن الله إذا جاء في قالب موحّد متلقّى من الجميع بالقبول«]]]. وكان 

أن المسلمين  ثبت  ينقش عليه، وقد  ثم  العرش  يثبت  أن  على جولدتسيهر في ذلك 

لم يكونوا يتسامحون في التعاطي مع القراءات المختلفة، وكانوا يتنازعون في ذلك 

وينكر بعضهم على بعض، ويتحاكمون إلى رسول الله وإلى الراسخين في العلم من 

]]]-  جولدتسيهر، إجناتس، مذاهب التفسير الإسلامي، ص6.

]]]-  الطبري، تفسير الطبري، ج1، ص23، القول في اللغة التي نزل بها القرآن من لغات العرب؛ ابن كثير، فضائل 

الجامع،  المسند  أبي طالب؛  بن  بن حنبل، ج1، ص105، من مسند علي  القرآن، ج1، ص176؛ مسند أحمد 

ج12، ص34، وج13، ص176.

]]]-  مذاهب التفسير الإسلامي، م. س، ص7.



53نقد رؤية إجناتس جولدتسيهر  حول تعدّد قراءات القرآن وحديث الأحرف السبعة 

أهل البيت، فيرشدونهم إلى الصواب ويأمرونهم بالقراءة كما تمّ تعليمهم على ما 

أسلفنا في المأثور أعلاه.

هناك الكثير من الأسباب التي كانت تدعو إلى اختلاف قراءة النص القرآني، وقد 

أن قسمًًا كبيراً من هذه الاختلافات يرجع إلى خصوصية  إجناتس جولدتسيهر  ذكر 

الخط العربي، حيث كان يخلو من التنقيط والتحريك والشكل، وكان ذلك عنده -كما 

جاء في نصّ كلامه- هو )السبب الأوّل في نشأة حركة اختلاف القراءات في نصّ لم 

يكن منقوطاً أصلًًا، أو لم تتحرّ الدقةّ في نقطه أو تحريكه(]]]. ثم ساق بعض الأمثلة 

على ذلك.

ولكن هذا إنما يكون -كما لا يخفى- إذا تمّّ الاقتصار من قبل المسلمين على تداول 

خصوص القرآن المكتوب. ولم يكن الأمر كذلك، بل كان القرآن يُقُرأ بلفظه، ويُتُلى 

بين جميع المسلمين آناء الليل وأطراف النهار، طبقة تأخذه عن طبقة، وكان بذلك يتمّّ 

تدارك الخلل إن وقع خطأ في قراءة المكتوب بغير لفظه، وعلى هذا الأساس لم يكن 

الأمر بهذه الخطورة من هذه الناحية، وبقيت بقيّّة من تلك الأخطاء مجرّدّ قراءات يتمّّ 

تداولها في كتب القراءات دون أن تمس جوهر القرآن نفسه.

اختلاف  أسباب  من  النوع  لهذا  جولدتسيهر  يذكرها  التي  الأمثلة  سياق  وفي 

القراءات؛ حيث يختلط على القارئ أمر الياء والتاء والباء والنون والثاء بسبب عدم 

وجود النقط، يذكر إجناتس جولدتسيهر مثلًاا يثبت به أن الأمر في اختلاف القراءات 

من هذه الناحية يفوق مجرّدّ الخلط بين الحروف، وإنما يعزوه إلى الاستمزاج؛ إذ يقول 

الحديث حول غضب  )يدور  البقرة:  من سورة  والخمسين  الرابعة  الآية  إلى  بالنسبة 

]النبي[ موسى حين علم بصنع بني إسرائيل عجلًاا من ذهب وعبادتهم إياه؛ فهو 

يقول: يََا قََوْْمِِ إِنَِّكَُُمْْ ظََلََمْْتُُمْْ أَنَْفُُْسََكُُمْْ بِِاِتِّخََاذِِكُُمُُ الْْعِِجْْلََ فََتُُوبُوُا إِِىلَى بََارِِئِكُُِمْْ فََاقْْتُُلُوُا أَنَْفُُْسََكُُمْْ 

ٌ لََكُُمْْ عِِنْْدََ بََارِِئِكُُِمْْ فََتََابََ عََلََيْْكُُمْْ إِنَِّهَُُ هُُوََ التََّوََّابُُ الرَّحَِِيمُُ )البقرة: 54(. أي:  ذََلِِكُُمْْ خََ�يْرٌ

ون قدماء معتدّّ بهم ... قد وجدوا هذا الأمر  فليقتل بعضكم بعضًًا ... وربما كان مفرسّر

]]]- مذاهب التفسير الإسلامي، م. س، ص9-8.



54

بقتل أنفسهم أو بقتل الآينثم منهم أمرًاً شديد القسوة، وغير متناسب مع الخطيئة؛ 

فآثروا تحلية الحرف الرابع من هيكل الحروف الصامتة: »فأقيلوا« بنقطتين من أسفل، 

بدل التاء المثنّّاة من أعلى؛ فقرأوا: »فأقيلوا أنفسكم«؛ بمعنى: حققوا الرجوع إلى ما 

فعلتم؛ أي: بالندم على الخطيئة المقترفة(]]]. ثمّّ قال: »وهذا المثال يدلّّ فعلًاا على 

أن ملاحظات موضوعية قد شاركت في سبب اختلاف القراءة، خفًلااً للأمثلة السابقة 

التي نشأ الاختلاف فيها من مجرّدّ ملابسات فنّّية ترجع إلى الرسم«]]].

البحث في خصوص  دائرة  الكلام من شطط وخروج عن  ولا يخفى ما في هذا 

هذا المثال؛ إذ المفترض من جولدتسيهر أنه يبحث هنا في ما يعدّّ معتبرًاً من القراءات 

السبع أو العشر، في حين أن هذه القراءة بالتحديد لم يرد ذكرها في أيّّ واحدة من تلك 

القراءات بما في ذلك القراءات الشاذة، ولم ترد في كتب الحديث، وإنما ورد نقلها 

، وفي الوقت نفسه  في البحر المحيط عن قتادة بن دعامة، وهو ليس من القرّاّء أصلًاا

ينقل عنه القول بقراءة »فاقتلوا أنفسكم« أيضًًا؛ حيث قال ما نصّّه: »قرأ قتادة -فيما نقل 

الثعلبي: قرأ قتادة:  المهدوي وابن عطية والتبريزي وغيرهم- فأقيلوا أنفسكم. وقال 

فاقتلوا أنفسكم«]]]. وعليه لا يبعد أن يكون هذا القول من قتادة -لو صحّّ عنه- قد ورد 

منه على سبيل التفسير -دون القراءة- لـ»فاقتلوا أنفسكم« بإقالتها بالتوبة، وحتى التوبة 

ا تتحقّّق هنا بالقتل على ما ورد في البحر المحيط: »إن قلنا: إنّّ التوبة هي نفس  إمنّم

القتل، وأنّّ الله تعالى جعل توبتهم قتل أنفسهم، فتكون هذه الجملة بدالًا من قوله: 

فتوبوا«]]]. وبذلك لا يتمّّ لإجناتس جولدتسيهر ما رامه من خلال ذكره لهذا المثال، 

وكان حرّيًّا به أن لا يذكره لو كان حريصًًا على الموضوعية في حدّّها الأدنى، ولم تكن 

هناك غاية يضمرها في نفسه.

وعلى الرغم من أن ظاهرة اختلاف القراءات لم تشكّّل خطرًاً داهامًا على القرآن 

]]]- مذاهب التفسير الإسلامي، م. س، ص11-10.

]]]- م. ن، ص11.

]]]- انظر: الأندلسي، أبو حيان الغرناطي، تفسير البحر المحيط، ج1، ص266.

]]]- م. ن، ج1، ص265.



55نقد رؤية إجناتس جولدتسيهر  حول تعدّد قراءات القرآن وحديث الأحرف السبعة 

الكريم بعد إحاطة المسلمين له بالحماية والصيانة عبر الأجيال، ولكنّّها بلا شك قد 

العكرة واتّخّاذها مادّّة  شكّّلت أرضيّةّ خصبة لأعداء الإسلام والمتصيّّدين في المياه 

للطعن في القرآن الكريم؛ كما صّرّح بذلك إجناتس جولدتسيهر نفسه، حيث قال: »قد 

رُُويَتَ أمثال تلك الزيادات في النص عن اثنين من صحابة الرسول بوجه خاصّّ... 

عبد الله بن مسعود وأبّيّ بن كعب، وقد انتفع فعلًاا رجال الجدل المسيحيون بقراءة 

الأول؛ فاتخذوها حجّّة للطعن في صحّّة القراءات المشهورة«]]].

ا يمكن  القراءات المختلفة والمتعارضة إمنّم الحجّّيّةّ لكل واحدة من هذه  أن  بيد 

يثبت،  لم  ما  وهذا   ،الله رسول  عن  وتواترها  صدورها  إثبات  بعد  بها  التمسّّك 

وأقصى ما أمكن هو إثبات تواترها عن أصحابها فقط، وإن القول بأنّّ اهتمام الصحابة 

كيفيّةّ  تواتر  لا  القرآن،  نفس  تواتر  يثبت  ا  إمنّم قراءته،  بتواتر  يقضي  بالقرآن  والتابعين 

ا حدث في القرن الثالث للهجرة، ولم  قراءته. هذا، وإن حصر القراءات في السبع إمنّم

يكن لها قبل ذلك عين ولا أثر. ثمّّ إنّّ تواتر القرآن لا يستلزم القول بتواتر القراءات؛ 

إلينا  الواصل  وإن  أصلها.  على  الاتفاق  ينافي  لا  الكلمة  كيفيّّة  في  الاختلاف  لأنّّ 

ا هو خصوص قراءاتهم، وأمّّا أصل القرآن فهو واصل إلينا بالتواتر  بتوسّّط القرّاّء إمنّم

بين المسلمين وبنقل الخلَفَ عن السلَفَ، ولا دخل للقرّاّء في ذلك أبدًًا؛ ولذلك فإن 

 ، القرآن ثابت بالتواتر حتى لو فرضنا عدم وجود هؤلاء القرّاّء السبعة أو العشرة أصلًاا

وإن عظمة القرآن الكريم -على حدّّ تعبير السيد الخوئي )قده(- أرقى من أن تتوقّفّ 

على نقل هؤلاء القرّاّء]]].

وقد اعترف بذلك الشيخ الزرقاني في مناهل العرفان، إذ قال: »يبالغ بعضهم في 

التواتر  فيها  يلزم  لا  السبع  القراءات  أنّّ  زعم  من  ويقول:  السبع،  بالقراءات  الإشادة 

فقوله كفر؛ لأنّهّ يؤدّّي إلى عدم تواتر القرآن جملة... وقد تحمّّس لرأيه كثيرًاً...، ولكن 

دليله الذي استند إليه لا يسلَمَ؛ فإنّّ القول بعدم تواتر القراءات السبع لا يستلزم القول 

]]]- مذاهب التفسير الإسلامي، م. س، ص16.

]]]- انظر: الخوئي، أبو القاسم الموسوي، البيان في تفسير القرآن، ص158-157.



56

بعدم تواتر القرآن، كيف؟! وهناك فرق بين القرآن وبين القراءات السبع؛ بحيث يصحّّ 

أن يكون القرآن متواترًاً في غير القراءات السبع«]]]. 

القراءات وحديث الأحرف السبعة

 الله رسول  إلى  العشر  أو  السبع  القراءات  نسبة  إثبات  عن  عجزوا  أن  وبعد 

بصيغتها، فقد حاولوا ربط هذه القراءات بحديث الأحرف السبعة؛ حتى إذا ثبت تواتر 

أن لا  لذلك. والحق  تبعًًا  القراءات  تواتر  ثبت   ،الله حديث الأحرف عن رسول 

صلة لتعدّّد القراءات بحديث الأحرف السبعة من قريب أو بعيد؛ وذلك لأنّّ القراءات 

لم تكن محصورة بالسبعة ولم يحصرها بهذا العدد إالّا أبو بكر أحمد بن موسى بن 

العباس بن مجاهد -وكان على رأس الثثملائة ببغداد- حيث جمع قراءات سبعة من 

مشهوري أئمّةّ الحرمين والعراقين والشام، وهناك من اتّهّم ابن مجاهد بتعمّّد حصر 

معنى  أنّّ  حين  في  السبعة.  الأحرف  عدد  عددها  يوافق  لكي  العدد؛  بهذا  القراءات 

نزول القرآن على سبعة أحرف هي الموضوعات التي يتألّفّ منها القرآن؛ لما صحّّ عن 

الإمام علي أنه قال: »أُنُزل القرآن على سبعة أحرف كلّهّا شافٍٍ كافٍٍ: أمر، وزجر، 

وترغيب، وترهيب، وجدل، وقصص، ومثل«]]].

ثم إن حديث الأحرف السبعة حتى إذا صحّّ صدوره عن رسول الله؛ إالّا أنّّ 

تفسيراته قد بلغت من التعدّّد والكثرة بحيث ذكر لها بعضهم ما يزيد على الأربعين 

وجهًًا.  وثلاثين  خمسة  حبّاّن  ابن  عن  الإتقان  في  السيوطي  منها  ذكر  وقد  تفسيرًاً، 

في  العلماء  فيه  وماج  الحديث،  لهذا  الحقيقيّّ  المعنى  حول  الآراء  تشعّّبت  وحيث 

يُهُتدى  أن  التي لا يمكن  حيص بيص، حتى عدّّه بعضهم من الأحاديث المتشابهة 

م  إلى المراد الحقيقيّّ منها، آثر بعضهم أن لا يخوض فيه أبدًًا ويترك علمها إلى عالّا

الغيوب. وعليه لا مناص لنا من إفراد العنوان الآتي للحديث عن هذه الأحرف السبعة 

بسبب قول بعضهم جهلًاا بأن الأحرف السبعة تعني القراءات السبعة.

]]]- الزرقاني، محمد عبد العظيم، مناهل العرفان في علوم القرآن، ج1، ص240-239.

]]]- الميرزا النوري، خاتمة المستدرك، ج1، ص414.



57نقد رؤية إجناتس جولدتسيهر  حول تعدّد قراءات القرآن وحديث الأحرف السبعة 

وإلى ذلك أشار إجناتس جولدتسيهر بقوله: »بيد أن رأيًاً وسطًاً تمّّ له الانتصار... 

وقد لقي هذا التوسّّط في الأمر اعتماد المأثور في حديث لمحمد  صار نقطة البدء 

وحجر الأساس لإحقاق علم القراءات الذي ازدهر فيما بعد. ومقتضى هذا الحديث 

أن الله ]سبحانه[ أنزل القرآن على سبعة أحرف ينبغي عدّّ كل منها صادرًًا عن المصدر 

الإلهيّّ. وهو حديث... يبدو عديم الصلة بهذا الرأي... الذي لم يقف علماء الدين 

الإسلاميون أنفسهم موقفًًا واضحًًا منه ]حتى[ ذُكُر في تفسيره خمسة وثلاثون وجهًًا لا 

علاقة له في الأصل بتاتًاً باختلاف القراءات؛ بيد أن »كثرة إهاجة« نصّّ القرآن حملت 

بالقراءة، واستخدام الحديث في  في وقت مبكر على تفسير الحرف في هذا المقام 

الدلالة على التصويب المقيّّد ببعض النظم والشروط للقراءات السائدة. وذلك لما 

أنّّ الرسول أصدر هذا المبدأ الأساسي حينما عُُرضت عليه اختلافات في  رُُوي من 

قراءة نصّّ القرآن«]]].

بالحياة  وثيقًًا  اتصاالًا  المتّصّلة  العادات  تنظيم  »وباطراد  آخر:  موضع  في  وقال 

الدينيّّة، برزت الحاجة إلى إقامة حاجز حسب الإمكان في وجه الحريّةّ السائدة في 

الحرّّية  هذه  على  يُقُضى  أن  بعدُُ  عملّيًّا  ممكنًًا  يعد  فلم  الإلهيّّ؛  الوحي  نصّّ  تناول 

. وكما أنّهّ في شؤون العبادات والمعاملات  بالكلّيّّّة، ويوحّّد نص القرآن توحيدًًا كاملًاا

القرآن  نصّّ  مسألة  كذلك حصل في   ... المذاهب  باختلاف  الاعتراف  مع  الفقهية، 

اعتراف  فلا  المختلفة.  القراءات  بين  التسوية  ومطالب  الفرديّةّ  الحرّّية  بين  توفيق 

القرآني المعجز المتحدّّي لكل محاولات  التعبير  بصحّّة قراءة، ولا تدخّّل في دائرة 

التقليد، إالّا إذا أمكن أن تستند إلى حجج من الرواية موثوق بها... بيد أن تقييد الحرية 

بهذه النظرة الناقدة لا يزال دائمًاً كثير المرونة... وهنا يبدأ التفسير الحرفي للحديث 

الغامض الدلالة عن الأحرف السبعة؛ فكما حصل الاعتراف في التشريع ]الفقهي[ 

القرآنيّّة على مضّيّ  القراءة  دائرة  أيضًًا في  الأربعة، حصل الاعتراف  المذاهب  بأئمة 

مدرسة  كلّّ  قراءات  ويؤيّدّ  القراءة،  في  اتّجّاهًًا  منها  كل  تمثّلّ  مدارس  بسبع  الوقت 

على  القرآني  النصّّ  إقامة  في  التساوي  حقّّ  قصر  وينبغي  المعتمدة.  بالرواية  إمامُُها 

قراءات هذه المدارس السبع«]]].

]]]- مذاهب التفسير الإسلامي، م. س، ص54-52.

]]]- م. ن، ص56-54.



58

وعليه لا مندوحة لنا فيما يلي من التعرّضّ إلى ما ورد ذكره في المصادر الإسلاميّةّ 

ربطه  يمكن  كان  إذا  ما  وبيان  السبعة،  الأحرف  ومعنى  الحديث  هذا  حقيقة  بشأن 

باختلاف القراءات وتعدّّدها، وذلك ضمن العنوان أدناه:

نصّّ حديث الأحرف السبعة

	1 أخرج الطبري عن يونس وأبي كريب، بإسنادهما عن ابن شهاب، بإسناده -

عن ابن عباس، حدّثه أن رسول الله، قال: »أقرأني جبرئيل على حرف فراجعته، 

فلم أزل استزيده فيزيدني، حتى انتهى إلى سبعة أحرف«]]].

	2 أبُّي - عن أبي كريب، بإسناده عن عبد الرحمن بن أبي ليلى، عن جدّه، عن 

أنكرتها عليه، ثم  بن كعب، قال: »كنت في المسجد فدخل رجل يصلّّي فقرأ قراءة 

 ،الله رسول  على  جميعًا  فدخلنا  صاحبه،  قراءة  غير  قراءة  فقرأ  آخر  رجل  دخل 

قال: فقلت يا رسول الله، إنّ هذا قرأ قراءة أنكرتها عليه، ثم دخل هذا فقرأ قراءة غير 

قراءة صاحبه، فأمرهما رسول الله فقََرءََا، فحسّن رسول الله شأنهما، فوقع في 

نفسي من التكذيب ... فلما رأى رسول الله ما غشيني ضرب في صدري، ففضْت 

عَرقَاً كأنما أنظر إلى الله فرقَاً. فقال لي: »يا أبُّي، أرسل إلّي أن اقرأ القرآن على حرف، 

فرددت عليه أن هوّن على أمّتي، فردّ علّي في الثانية أن اقرأ القرآن على حرف، فرددت 

عليه أن هوّن على أمّتي، فردّ علّي في الثالثة أن اقرأه على سبعة أحرف، ولك بكلّ ردّة 

رددتها مسألة تسألنيها. فقلت: اللهم اغفر لأمّتي، اللهم اغفر لأمّتي، وأخّرت الثالثة 

.[[[»ليوم يرغب فيه إلى الخلق كلهّم حتىّ إبراهيم

	3 قال: - كعب  بن  أبُّي  عن  صرد،  بن  سليمان  عن  بإسناده  كريب،  أبي  عن 

 الله فقال: رسول  أقرأك؟  من  فقلت:  يقرأ.  »رحت إلى المسجد فسمعت رجلًًا 

فانطلقت به إلى رسول الله فقلت: استقرئ هذا، فقرأ. فقال: أحسنت. قال: فقلت 

إنكّ أقرأتني كذا وكذا. فقال: وأنت قد أحسنت. قال: فقلت قد أحسنت قد أحسنت. 

]]]-  الطبري، تفسير الطبري، ج1، القول في اللغة التي نزل بها القرآن من لغات العرب، ص29، ح19.

]]]- م. ن، ج1، ص36، ح30.



59نقد رؤية إجناتس جولدتسيهر  حول تعدّد قراءات القرآن وحديث الأحرف السبعة 

قال: فضرت بيده على صدري، ثمّ قال: اللهم أذهِب عن أبُّي الشكّ. قال: ففضْتُ 

القرآن  اقرأ  أتياني، فقال أحدهما:  ثمّ قال: إن الملكين  فرقَاً،  عرقَاً وامتلأ جوفي 

على حرف، وقال الآخر: زده. قال: فقلت زدني. قال: اقرأه على حرفين حتى بلغ سبعة 

أحرف. فقال: اقرأ على سبعة أحرف«]]]. 

	4 منذ - شيءٌ  صدري  في  حاك  ما  قال:  عنه،  الله  رضي  كعب  بن  أبُّي  عن 

 .أسلمتُ، إلّّا أنّّي قرأتُ آيةً، فقرأها رجل غيَر قراءتي، فقلت: أقرأنيها رسول الله

وقال الرجل: أقرأنيها رسول الله. فأتيت رسولَ الله؛ فقلت: أقرأتني آية كذا وكذا؟ 

 قال: بلى. قال الرجل: ألم تقُرئني آية كذا وكذا؟ قال: »بلى، إن جبريل وميكائيل

القرآن  اقرأ  جبريل:  فقال  يساري،  عن  وميكائيل  يميني،  عن  جبريل  فقعد  أتياني، 

على حرف واحد. وقال ميكائيل: استزدْه، قال جبريل: اقرأ القرآن على حرفين. فقال 

ميكائيل: استزده. حتى بلغ ستة أو سبعة ـ والشكّ من أبي كريب ـ وقال ابن بشار في 

حديثه: حتى بلغ سبعة أحرف -ولم يشَكّ فيه- وكلٌّ شاف كاف«. ولفظ الحديث لأبي 

كريب]]].

	5 عن - أبيه،  عن  طلحة،  أبي  بن  الله  عبد  عن  بإسناده  منصور،  بن  أحمد  عن 

جدّه، قال: »قرأ رجل عند عمر بن الخطاب فغيّّر عليه. فقال: لقد قرأت على رسول 

الله فلم يغيّّر علّي. قال: فاختصما عند النبي، فقال: يا رسول الله، ألم تقرئني 

آية كذا وكذا؟ قال: بلى. فوقع في صدر عمر شيء؛ فعرف النبي ذلك في وجهه. 

قال: فضرب صدره. وقال: أبعد شيطاناً -قالها ثلاثاً- ثم قال: يا عمر إن القرآن كلهّ 

سواء، ما لم تجعل رحمة عذاباً وعذاباً رحمة«]]].

	6 أنّ - كعب  بن  أبُّي  عن  ليلى  أبي  ابن  عن  بإسناده  المثنّى،  بن  محمد  عن 

النبي كان عند إضاءة بني غفّار قال: فأتاه جبرئيل، فقال: »إنّ الله يأمرك أن تقرِئ 

]]]-  الطبري، تفسير الطبري، ج1، القول في اللغة التي نزل بها القرآن من لغات العرب، ج1، ص32، ح25.

]]]- تفسير الطبري، م. س، ج1، ص33-34، ح26.

]]]- م. ن، ج1، ص25-26، ح16.



60

أمتك القرآن على حرف. فقال: أسأل الله معافاته ومغفرته، وإنّ أمّتي لا تطيق ذلك. 

قال: ثمّ أتاه الثانية، فقال: إنّ الله يأمرك أن تقرئ أمتك القرآن على حرفين. فقال: أسأل 

الله يأمرك  الثالثة. فقال: إن  أمّتي لا تطيق ذلك، ثم جاء  الله معافاته ومغفرته، وإن 

أن تقرئ أمّتك القرآن على ثلاثة أحرف. فقال: أسأل الله معافاته ومغفرته، وإن أمّتي 

لا تطيق ذلك، ثم جاء الرابعة. فقال: إن الله يأمرك أن تقرئ أمّتك القرآن على سبعة 

أحرف، فأيّّما حرف قرأوا عليه فقد أصابوا«]]].

	7 عن أبي كريب بإسناده عن زرّ، عن أبُّي، قال: »لقي رسول الله جبرئيل -

عند أحجار المراء، فقال: إنّّي بعُثت إلى أمّة أمّيين منهم الغلام والخادم، وفيهم الشيخ 

الفاني والعجوز. فقال جبرئيل: فليقرأوا القرآن على سبعة أحرف«]]].

	8 أنه - هريرة،  أبي  عن  المقبري،  عن  بإسناده  العثماني،  عثمان  بن  عمرو  عن 

قال: قال رسول الله: »إن هذا القرآن أنزل على سبعة أحرف، فاقرأوا ولا حرج، 

ولكن لا تختموا ذكر رحمة بعذاب، ولا ذكر عذاب برحمة«]]].

	9 أخرج القرطبي عن أبي داود، عن أبُّي، قال: قال لي رسول الله: »يا أبُّي، -

إني أقرئِت القرآن، فقيل لي: على حرف أو حرفين. فقال الملكَ الذي معي: قل على 

حرفين. فقيل لي: على حرفين أو ثلاثة. فقال الملكَ الذي معي: قل على ثلاثة، حتى 

بلغ سبعة أحرف، ثم قال: ليس منها إلّّا شاف كاف، إن قلت سميعًا، عليمًًا، عزيزاً، 

حكيمًًا، ما لم تخلط آية عذاب برحمة، أو آية رحمة بعذاب«]]].

هذه أهمّّ الروايات التي رُُويت في هذا المعنى، وكلّهّا من طرق أهل السنّّة، وهي 

إن حُُملت على تعدّّد القراءات، فسوف تكون مخالفة لما ورد في مصادرنا، ومنها: 

واحد،  عند  من  نزل  واحد  القرآن  »إن  قال:  أنه   ،جعفر أبي  عن  زرارة  صحيحة 

]]]- تفسير الطبري، م. س، ج1، ص25-26، ح35.

]]]- م.ن، ج1، ص35، ح29.

]]]- م. ن، ج1، ص46، ح45.

]]]- القرطبي، الجامع لأحكام القرآن المعروف بـ)تفسير القرطبي(، ج1، ص77.



61نقد رؤية إجناتس جولدتسيهر  حول تعدّد قراءات القرآن وحديث الأحرف السبعة 

ولكن الاختلاف يجيء من قبل الرواة«]]].

وقد سأل الفضيل بن يسار أبا عبد الله، فقال: إن الناس يقولون: إن القرآن نزل 

على سبعة أحرف. فقال أبو عبد الله: »كذبوا -أعداء الله- ولكنّّه نزل على حرف 

واحد من عند الواحد«]]].

إذن فالقراءة الصحيحة واحدة، وهي المأثورة -من وجهة نظر أصحابنا- عن أهل 

البيت؛ فقد ورد عن عبد الله بن فرقد والمعىلّى بن خنيس، قالا: كنّّا عند أبي عبد 

الله ومعنا ربيعة الرأي، فذكر القرآن؛ فقال أبو عبد الله: »إن كان ابن مسعود 

لا يقرأ على قراءتنا فهو ضالّّ«. فقال ربيعة: ضالّّ؟! فقال: »نعم ضال«. ثم قال 

يكون  أن  إمّّا  الحديث  وذيل  أُبُّيّ«]]].  قراءة  على  فنقرأ  نحن  »أما   :الله عبد  أبو 

صادرًًا بداعي التقيّّة المداراتيّّة، أو لأنّّ قراءة أُبُّيّ بن كعب توافق قراءة أهل البيت؛ 

لأن الأئمة الأطهار لم يكونوا يأخذون عن غيرهم، وإن نسبة قراءة أُبُّيّ إلى قراءة أهل 

البيت كنسبة قراءة ابن مسعود إلى قراءتهم؛ فإذا كان أُبُّيّ بن كعب لا يقرأ على قراءتهم 

فهو ضالّّ أيضًًا لوحدة المناط.

بعض تفسيرات الأحرف السبعة

	1 قيل: إنّ المراد من الأحرف السبعة هي المعاني المتقاربة بألفاظ مختلفة، من -

قبيل: أسرع وعجّل وهلمّ، وهو مختار الطبري. ويردّه أن أكثر القرآن لا يتمّ فيه ذلك؛ 

فكيف يمكن تصوّر هذه الحروف السبعة التي نزل بها القرآن. ثم إن أرُيد بهذا أنّ النبي 

قد أذن بتبديل كلمات القرآن الموجودة بكلمات أخرى تقاربها في المعنى؛ فهذا يوجب 

هدم أساس القرآن الكريم، ولا يشكّ عاقل ببطلان هذا الكلام، وقد قال الله تعالى: قُلْ 

 )يونس: 15(. فإذا كان لا  لَهُ مِنْ تِلْقَاءِ نفَْسِِي إنِْ أتََّبِعُ إَّلَّا مَا يوُحَى إلََِيَّ مَا يَكوُنُ لِِي أنَْ أبَُدِّ

يجوز هذا النوع من التبديل لرسول الله نفسه، فكيف يجوز لغيره؟!

]]]- الكليني، محمد بن يعقوب، الكافي، ج2، باب النوادر، ص846، ح12.

]]]- م. ن، ج2، ص846، ح13.

]]]- الفيض الكاشاني، التفسير الصافي، ج1، ص67.



62

	2 وقيل: إنّ المراد بالأحرف السبعة هي الأبواب السبعة التي نزل منها القرآن، -

وهي: زجر، وأمر، وحلال، وحرام، ومحكم، ومتشابه، وأمثال. وقد استدلوّا لذلك 

باب  من  نزل  الأوّل  الكتاب  »كان  قال:  أنهّ   ،النبي عن  بإسناده  يونس  رواه  بما 

واحد وعلى حرف واحد، ونزل القرآن من سبعة أبواب وعلى سبعة أحرف: زاجرٌ وآمرٌ 

وحلالٌ وحرامٌ، ومُحكَم ومتشابه، وأمثال«]]]. 

ويردّّ هذه الرواية أنّهّا مضطربة في مفادها؛ لأنّّ الزجر والحرام بمعنى واحد؛ وبذلك 

لا تكتمل الأبواب سبعة؛ ثمّّ إنّهّا معارضة برواية أبي كريب، عن ابن مسعود: »إن الله 

أنزل القرآن على خمسة أحرف: حلال، وحرام، ومحكم، ومتشابه، وأمثال«]]].

	3 إن الأحرف السبعة هي اللغات الفصيحة من لغات العرب، وهي: قريش، -

وهذيل، وهوازن، واليمن، وكنانة، وتميم، وثقيف.

ولكن هذا ينافي ما روي عن عمر بن الخطاب، أنه قال: »نزل القرآن بلغة مُُضر«. 

القرآن،  أنزل  الله  فإنّّ  بعد  أمّّا  عليك،  مسعود: »سلام  ابن  إلى  كتب  آخر  مورد  وفي 

فجعله قرآنًاً عربّيًّا مُُبيّنًّا، وأنزله بلغة هذا الحيّّ من قريش، فإذا أتاك كتابي هذا فأقرئ 

الناس بلغة قريش، ولا تقرئهم بلغة هذيل«]]].

	4 الذي - وهو  القراءات.  الاختلاف في  السبعة هي وجوه  بالأحرف  المراد  إن 

القراءات  إثبات حجّية  مَعقِد الكلام في هذه المقالة؛ حيث سعى بعضهم إلى  عليه 

السبعة من خلال حملها على حديث: »نزل القرآن على سبعة أحرف«.

الروايات لم  بتلك  المخاطبين  أنّّ  ذكرنا  أن  سبق  وقد  دليل،  بلا  أنّهّ حمل  ويردّّه 

يكونوا يعرفون شيئًاً عن القراءات السبع.

معنى صحيح؛  إلى  يرجع  لا  أحرف  القرآن على سبعة  نزول  أنّّ  الكلام  وحاصل 

]]]- تفسير الطبري، م. س، ج1، أنزل القرآن من سبعة أبواب الجنة، ص68.

]]]- م. ن، ج1، ص24.

]]]- السيوطي، جلال الدين، الدر المنثور في التفسير بالمأثور، ج5، ص406.



63نقد رؤية إجناتس جولدتسيهر  حول تعدّد قراءات القرآن وحديث الأحرف السبعة 

وعليه لا بدّّ من طرح الروايات الدالّةّ عليه، لا سيّّما بعد أن دلّتّ الأحاديث المأثورة 

وإن  واحد،  حرف  على  نزل  ا  إمنّم القرآن  بأن   الصادق والإمام  الباقر  الإمام  عن 

ا يأتي من قِِبل الرواة]]]. الاختلاف إمنّم

الأقوال في القراءات السبع

في العودة إلى القراءات السبعة نقول: »إن من الثابت بداهة وجوب قراءة القرآن 

على الطريقة المأثورة عن رسول الله؛ لأنه هو الذي تلاه كما نزل عليه، وقد تلقّّى 

الواحد  القرآن  من  كتابته  ما تمّتّ  إنّّ  ثمّّ  كتابة،  منه سماعًًا لا  الطريقة  هذه  أصحابه 

لاحقًًا لم يكن منقوطًاً ولا مشكّّلًاا بحركات الإعراب«. وعليه لا بدّّ من تحرّّي وإثبات 

بعد  إالّا  القراءات الأخرى. ولا يكون ذلك  الله دون  بها رسول  قرأ  التي  القراءة 

إثبات تواتر القراءات السبع أو العشر. 

، وعاصم الكوفي، وأبي عمرو  وهي: قراءة ابن عامر الدمشقي، وابن كثير الميكّي

ابن العلاء البصري، وحمزة الكوفي، ونافع المدنّيّ، وقراءة الكسائّيّ الكوفّيّ. وهناك 

خلف،  قراءة  وهي:  السبع،  هذه  على  علاوة  أخرى  قراءات  ثلاث  تواتر  ادّّعى  من 

ويعقوب، ويزيد بن القعقاع.

قالوا:  حيث  متواترة،  كلّهّا  السبع  القراءات  أنّّ  السنّّة  أهل  علماء  بين  فالمشهور 

»شاع على ألسنة جماعة من المقرئين المتأخّّرين وغيرهم من المقلّدّين أنّّ السبع كلّهّا 

متواترة، أيّّ كل حرف مما يروى عنهم، قالوا: والقطع بأنّهّا منزلة من عند الله واجب، 

ونحن نقول بهذا القول«]]].

ولكن الحقّّ أنّّ القراءات حتّىّ إذا قيل بتواترها عن أصحابها، إالّا أنّهّا ليست متواترة 

عن النبيّّ الأكرم، قال أبو شامة في كتابه المرشد: »لا ينبغي أن يُغُترّّ بكلّّ قراءة 

]]]- انظر: البيان في تفسير القرآن، م. س، ص193-178.

بـ)أبي شامة(،  المعروف  المقدسي  إبراهيم  بن  إسماعيل  بن  الرحمن  عبد  الدين  القاسم شهاب  أبو  الدمشقي،   -[[[

المرشد الوجيز إلى علوم تتعلّقّ بالكتاب العزيز، ج1، ص177.



64

تُعُزى إلى واحد من هؤلاء الأئمّةّ السبعة، ويُطُلق عليها لفظ الصحّّة«]]].

هذا وقد ذهب من بين المتأخّّرين من علماء الشيعة إلى القول بعدم تواتر القراءات 

كلّّ من الشيخ الأنصاري في فرائد الأصول، والشيخ كاظم الخراساني في كفاية الأحكام، 

والشيخ الحائري اليزدي في كتاب الصلاة، والسيد أبو القاسم الخوئي في تفسير البيان.

أنماط اختلاف القراءات

ثمّّ إنّّ اختلاف القراءات يكون على نحوين:

»نزل  لحديث:  الخاطئ  الفهم  عن  الناشئة  المواد  في  الاختلاف  الأوّّل:  النحو 

القرآن على سبعة أحرف«؛ فقد فهم منه عبد الله بن مسعود -وغيره من القرّاّء- جواز 

قراءة القرآن على سبعة أنحاء؛ بمعنى أنه يجوز تبديل الألفاظ القرآنية بمرادفاتها. وقد 

نُقُل عنه أنّهّ بدّّل قوله تعالى: كََالْْعِِهْْنِِ الْْمََنْْفُُوشِِ )القارعة: 5(، بقوله: »كالصوف 

 ِِكُُلََّامَا أَضَََاءََ لََهُُمْْ مََشََوْْا فِِيه :المنفوش«. وحكي عن أبي بن كعب أنه بدّّل قوله تعالى

وََطْْئًًا  أََشََُدُّ  هِِيََ  فيه«. وفي قوله تعالى:  فيه«، أو »سعوا  بقوله: »مرّّوا  )البقرة: 20(، 

«، معِلِّلًاا ذلك بأن أصوب   )المزمل: 6(، قرأ أنس بن مالك: »وأصوب قيلًاا وََأَقَْْوََمُُ قِِيالًا

وأقوم وأهيأ بمعنى واحد.

بن عفان،  بسببه إلى عثمان  منه حذيفة وهرع  فزع  ا  بلغ هذا الاختلاف حًدًّ وقد 

اليهود والنصارى«.  وقال له: »أدرك هذه الأمة قبل أن يختلفوا في الكتاب اختلاف 

وفي رواية أن عثمان قال له: وما ذلك؟ فقال حذيفة: »إن أهل العراق يقرأون بقراءة 

ابن مسعود، فيأتون بما لم يسمع أهل الشام؛ فيكفّّر بعضهم بعضًًا«.

النحو الثاني: الاختلاف في صور الألفاظ القرآنية، والظاهر أن منشأ هذا الاختلاف 

خلوّّ المصاحف من النقط والحركات، ولذلك فقد اختلف القرّاّء في قراءتها بحسب 

أذواقهم واجتهاداتهم.

بـ)أبي شامة(،  المعروف  المقدسي  إبراهيم  بن  إسماعيل  بن  الرحمن  عبد  الدين  القاسم شهاب  أبو  الدمشقي،   -[[[

المرشد الوجيز إلى علوم تتعلّقّ بالكتاب العزيز، ج1، ص174.



65نقد رؤية إجناتس جولدتسيهر  حول تعدّد قراءات القرآن وحديث الأحرف السبعة 

وقد بدأ هذا الاختلاف بعد رحيل رسول الله وأصحابه الذين سمعوا القرآن 

منه، وكانوا يقرأونه كما سمعوه منه، وكان القرآن في عهدهم مسموعًًا أكثر منه مكتوبًاً. 

وأمّّا البعيدون عن مكّّة والمدينة ولم يدركوا النبي وأصحابه، فكانوا يعتمدون على ما 

يبلغهم من القرآن مكتوبًاً من غير تنقيط ولا تشكيل، وقد أدّّى ذلك إلى اختلافهم في 

كيفية قراءته.

ويشهد لذلك أن المصاحف التي كُُتبت في عهد عثمان بن عفّّان كانت خالية من 

القراءة على ما ذكره  النقط والإعراب، وأن ذلك قد أدّّى إلى حدوث الاختلاف في 

ابن الجوزي؛ حيث قال في ضمن كلام له: »إن المصاحف كتبت في خلافة عثمان 

الذي كان عند حفصة، فوجّّه بمصحف إلى البصرة، ومصحف إلى  من المصحف 

الكوفة، ومصحف إلى الشام، وترك مصحفًًا بالمدينة، وأمسك لنفسه مصحفًًا الذي 

يقال له »الإمام«، ووجّّه بمصحف إلى مكة، وبمصحف إلى اليمن، وبمصحف إلى 

البحرين ... وجرّدّت المصاحف جميعًًا من النقط والشكل، ليحتملها ما صحّّ نقله 

وثبت تلاوته عن النبي؛ إذ كان الاعتماد على الحفظ، لا مجرّدّ الخط«]]].

وكثر  كثروا...  المذكورين  هؤلاء  بعد  القرّاّء  إن  »ثم   : قائلًاا ذلك  بعد  واستطرد 

بينهم الاختلاف وقلّّ الضبط واتّسّع الخرق، وكاد الباطل يلتبس بالحقّّ؛ فقام جهابذة 

علماء الأمّّة وصناديد الأئمّةّ، فبالغوا في الاجتهاد، وبيّنّوا الحق المراد ... وميّزّوا بين 

فصّّلوها، ونعوّّل كما  أصّّلوها، وأركان  بأصول  المشهور والشاذّّ، والصحيح والفاذ، 

عوّّلوا عليها؛ فنقول: كلّّ قراءة وافقت العربيّّة، ولو بوجه، ووافقت أحد المصاحف 

القراءة الصحيحة ... سواء أكانت عن  ، وصحّّ سندها، فهي  العثمانيّّة، ولو احتماالًا

الأئمّةّ السبعة أو العشرة أم عن غيرهم من الأئمة المقبولين. ومتى اختلّّ ركن من هذه 

الأركان الثلاثة أطلق عليها ضعيفة أو شاذّّة أو باطلة، سواء كانت عن السبعة أو عمّّن 

هو أكبر منهم«]]].

]]]- الدمشقي، الحافظ أبي الخير محمد بن محمد الشهير بابن الجزري، النشر في القراءات العشر، ج1، ص16.

]]]- النشر في القراءات العشر، ج1، ص19-18.



66

ويُسُتفاد من كلامه هذا أنّهّ لا يقول بتواتر القراءات، وإالّا لما صحّّ منه تأسيس أصل 

للصحّّة وعدمها، وهذا هو الحقّّ، وذلك للأسباب الآتية:

: ما ذكره أصحاب التراجم من أنّهّ ليس لمشايخ القراءات أسانيد كثيرة جامعة  أوّّالًا

لشروط التواتر الذي معناه امتناع اجتماع الرواة على الكذب عادة، ثمّّ إنّنّا لو سلّمّنا 

حيث  البرهان؛  في  الزركشي  عن  كما  فقط،  السبعة  المشايخ  عن  هو  ا  فإمنّم التواتر، 

قال: »إنّّ القراءات السبع متواترة عند الجمهور، وقيل: بل مشهورة ... والتحقيق إنّهّا 

متواترة عن الأئمّةّ السبعة، أما تواترها عن النبي ففيه نظر«]]].

منقطع  التواتر  لكن  بهم،  واللاحقة  السابقة  الطبقات  في  التواتر  سلّمّنا  لو  ثانيًًا: 

بهؤلاء المشايخ أنفسهم؛ لأنّهّم تفرّدّوا برواية قراءاتهم لتلاميذهم.

ثالثًًا: إنّّ طعن بعض العلماء على بعض القرّاّء السبعة يكشف عن عدم التواتر؛ إذ 

لا يجوز الطعن في المتواتر، فقد نُقُل عن أحمد إمام الحنابلة أنّهّ يكره أن يصلي خلف 

من يصيلّي بقراءة حمزة. وقال أحمد بن سنان: سمعت ابن مهدي أنّهّ قال: »لو كان لي 

سلطان على من يقرأ قراءة حمزة؛ لأوجعت ظهره وبطنه«]]].

رابعًًا: إنّّ المراد من )نزول القرآن على سبعة أحرف( الوارد في الحديث ليس هو 

القراءات السبع -كما سبق أن أثبتنا- حتى تكون هذه القراءات متواترة لتواتر حديث 

الأحرف السبعة؛ إذ يمكن أن يكون الحديث متواترًاً والقراءات نفسها غير متواترة. قال 

أبو شامة: »ظنّّ قوم أن القراءات السبع الموجودة الآن هي التي أريدت في الحديث، 

ا يظنّّ ذلك بعض أهل الجهل«]]]. وهو خلاف إجماع أهل العلم قاطبة، وإمنّم

وخلاصة القول: إنّّ تواتر القراءات سبع كانت أو أكثر لم يثبت، ولا إجماع عليه لا 

عند الإمامية ولا عند غيرهم، فيمكن للباحث إذن أن يطلب دليلًاا على جواز القراءة 

بالقراءات كلّهّا أو بعضها نفيًاً أو إثباتًاً.

]]]- البرهان في علوم القرآن، م. س، ج1، ص319-318.

]]]- بن الأشعث، سليمان، سؤالات الآجري لأبي داود، ج1، ص307.

]]]- السيوطي، جلال الدين، الإتقان في علوم القرآن، ج1، ص215.



67نقد رؤية إجناتس جولدتسيهر  حول تعدّد قراءات القرآن وحديث الأحرف السبعة 

القراءة الراجحة من بين سائر القراءات

لا شكّّ في أنّّ الراجح من بين القراءات كلّهّا هي القراءة الموافقة للقرآن الكريم 

الذي يتداوله جميع المسلمين منذ القدم إلى يومنا هذا، وهي قراءة حفص الأسدي، 

.عن عاصم، عن أبي عبد الرحمن السلمي، عن الإمام علي بن أبي طالب

إليه  رئاسة  انتهت  الذي  الإمام  هو  عاصم  »كان  الجزري:  ابن  يقول  ذلك  وفي 

شتّىّ  من  للقراءة  الناس  إليه  ورحل  السلمي،  الرحمن  عبد  أبي  بعد  بالكوفة  الإقراء 

الآفاق. جمع بين الفصاحة والتجويد والإتقان، والتحرير، وكان أحسن الناس صوتًاً 

بالقرآن«]]].

ما  يقول:  السبيعي  إسحاق  أبا  سمعت  ما  أحصي  »لا  عياش:  بن  بكر  أبو  وقال 

رأيت أحدًًا أقرأ للقرآن من عاصم. وقال عبيد الله بن أحمد بن حنبل: سألت أبي عن 

عاصم، فقال: رجل صالح ثقة خير«]]].

مة الحلي يقول: »أحبّّ القرآن إلّيّ ما قرأه عاصم من طريق أبي بكر بن  وكان العالّا

.[[ عيّّاش«]]]

أخطاء جولدتسيهر في بيان القراءات المعتمدة

لقد تعسّّف إجناتس جولدتسيهر في بعض الموارد التي ساقها بوصفها من الأمثلة 

على الاختلافات المقبولة )في القراءات المعتمدة من قبل السبعة( في الهيكل المرسوم 

بالنقط، على الرغم من أنّهّا لم تعتمد في القراءات السبع ولا في العشر ولا في الأربع 

عشرة، بل هي منكرة ولم يُعُرف على وجه التحديد من قرأ بها، ونذكر منها ما يلي:

]]]- أبو الوفا، علي بن علي، القول السديد في علم التجويد، ج1، ص269.

]]]- النشر في القراءات العشر، م. س، ج1، ص155.

]]]- انظر: العلامة الحلي، منتهى المطلب، ص274، كتاب الصلاة، باب القراءة. 

]]]- انظر: الزرندي، آية الله السيد أبو الفضل مير محمدي، بحوث في تاريخ القرآن وعلومه، ص176-164.



68

رِِجََاالًا  عَْْرََافِِ  ا�لْأَ أَصَْْحََابُُ  وََنَاَدََى  الأعراف:  سورة  من  والأربعون  الثامنة  الآية 

قال  وفيها   .ََوُن تَسَْْتََكْْ�بِرُ كُُنْْتُُمْْ  وََمََا  جََمْْعُُكُُمْْ  عََنْْكُُمْْ  أَغَْْنََى  مََا  قََالُوُا  هُُامَامْْ  بِِسِِي يََعْْرِفُُِونَهَُُمْْ 

جولدتسيهر: »قرأ بعضهم )تستكثرون( بدالًا من )تستكبرون(«]]]. 

بَِِيهِِ إِِالَّا  الآية الرابعة عشرة بعد المئة من سورة التوبة: وََمََا كََانََ اسْْتِِغْْفََارُُ إِِبْْرََاهِِيمََ �لِأَ

د  يََّاهُُ. قال جولدتسيهر: »في قراءة -من الغريب أنها قراءة حامّا إِِ وََعََدََهََا  مََوْْعِِدََةٍٍ  عََنْْ 

الراوية- بالباء الموحّّدة«]]].

الآية الرابعة والخمسون من سورة البقرة: يََا قََوْْمِِ إِنَِّكَُُمْْ ظََلََمْْتُُمْْ أَنَْفُُْسََكُُمْْ بِِاِتِّخََاذِِكُُمُُ 

ٌ لََكُُمْْ عِِنْْدََ بََارِِئِكُُِمْْ فََتََابََ عََلََيْْكُُمْْ إِنَِّهَُُ  الْْعِِجْْلََ فََتُُوبُوُا إِِىلَى بََارِِئِكُُِمْْ فََاقْْتُُلُوُا أَنَْفُُْسََكُُمْْ ذََلِِكُُمْْ خََ�يْرٌ

هُُوََ التََّوََّابُُ الرَّحَِِيمُُ. قال جولدتسيهر: »آثروا تحلية الحرف الرابع من كلمة فاقتلوا، 

وإبدال التاء ياءًً، فقرأوا: )فأقيلوا أنفسكم(«]]]. وقد تقدّّم الكلام فيها.

الآية التاسعة من سورة الفتح: لِِتُُؤْْمِِنُُوا بِِاللََّهِِ وََرََسُُولِهِِِ وََتُعََُرُُِزِّوهُُ وََتُوََُرُُِقِّوهُُ وََتُسََُحُُِبِّوهُُ 

. قال جولدتسيهر: »قرأ بعضهم )تعزّّزوه( بدالًا من )تعزروه(«]]]. بُُكْْرَةًًَ وََأَصَِِيالًا

يََقُُولُوُا  أَنَْْ  َكُُوا  يُُ�تْرَ أَنَْْ  النََّاسُُ  أَحَََسِِبََ  العنكبوت:  الثانية والثالثة من سورة  الآيتان 

وََلََيََعْْلََمََنََّ  صََدََقُُوا  الََّذِِينََ  اللََّهُُ  فََلََيََعْْلََمََنََّ  قََبْْلِِهِِمْْ  مِِنْْ  الََّذِِينََ  فََتََنََّا  وََلََقََدْْ  يُُفْْتََنُُونََ  الَا  وََهُُمْْ  آَمَََنََّا 

الْْكََاذِِبِِيَنَ. يزعم جولدتسيهر وجود قراءة كلمة )فليُُعْْلِمِنّّ( بدالًا من )فليََعْْلمََنّّ(، وذلك 

لرفع شبهة أن الله سيعلم بعد الاختبار والافتتان]]]. هذا في حين أن هذه القراءة ليست 

من القراءات المعتمدة لا في السبع ولا حتى في الأربع عشرة، ومع ذلك لم تحدث 

مثل هذه الشبهة لدى المسلمين.

»لم  جولدتسيهر:  قال   .ِِّبِِالْْحََق احْْكُُمْْ  رََِبِّ  قََالََ  الأنبياء:  سورة  من   112 الآية 

]]]- مذاهب التفسير الإسلامي، م. س، ص9.

]]]- م. ن.

]]]- م. ن، ص10-11. )بشيء من التصرّفّ(.

]]]- م. ن، ص11.

]]]- م.ن، ص35.



69نقد رؤية إجناتس جولدتسيهر  حول تعدّد قراءات القرآن وحديث الأحرف السبعة 

- أن يطلب محمّّد إلى  يرتض أحد ثقات القرّاّء -ويبدو أنّّ تصحيحه لم يجد قبوالًا

ا في الإمكان أن يحكم بغير ذلك؛ فأراد رفع هذه الشبهة  الله أن يحكم بالحق، كأمنّم

أحكََم  )ربي  ]فقرأ[:   ... التفضيل  صيغة  إلى  الدعاء  صيغة  من   ... الصيغة  بتحويل 

زعم  كما  القرّاّء  ثقات  من  ليس  وهو  مزاحم،  بن  للضحّّاك  قراءة  وهي  بالحق(«]]]. 

جولدتسيهر، ولم تعتمد هذه القراءة لا في القراءات السبع ولا في الأربع عشرة، وهذا 

يعني أنّهّا لم تبلغ حتى مرتبة القراءة الشاذة أيضًًا.

ٍ مِِنْْهََا أَوَْْ   الآية السادسة بعد المئة من سورة البقرة: مََا نَنَْْسََخْْ مِِنْْ آَيَََةٍٍ أَوَْْ نُنُْْسِِهََا نَأَْتِِْ بِِخََ�يْرٍ

ءٍٍ قََدِِيرٌٌ. قال جولدتسيهر: »قرأ سعيد بن المسيّبّ:  ْ مِِثْْلِِهََا أَلَََمْْ تَعَْْلََمْْ أَنَََّ اللََّهََ عََىلَى كُِلِّ شَيْ�

)ننساها( بإسناد النسيان إلى الله ]سبحانه[، وبديهي أن سعد بن أبي وقاص غضب حين 

بلغه ذلك عنه فقال: إن القرآن لم ينزل على المسيّبّ ولا على آل المسيّبّ«]]].

التأجيل  بقاء معنى  التخفيف مع  بداعي  الهمزة  ا حذف  إمنّم ابن المسيّّب  أن  ويردّهّ 

والتأخير دون نسبة النسيان إلى الله -تعالى الله عن ذلك علًوًّا كبيرًاً- فإنّّ مثل هذا لا يمكن 

 وََمََا كَاَنََ رََُبُّكََ نَسَِِيًًّا :أن يدور في خُُلد أحد، كيف لا؟! والقرآن الكريم صريح في قوله

)مريم: 64(. ثم إن ابن المسيب لو كان أراد بذلك معنى النسيان؛ لجرّّ عليه نقمة الكثير من 

الصحابة إذا لم يكن كلّهّم، ولمَاَ انفرد سعد بن أبي وقاص وحده في الغضب والغيرة على 

القرآن، وأمّّا انفراده في الغضب حقيقة، فقد كان لعدم ثبوت هذه القراءة عنده.

يِ  نَشَْْ�تَرِ الَا  ارْْتَبَْْتُُمْْ  إِنِِِ  بِِاللََّهِِ  نِِامَا  فََيُُقْْسِِ المائدة:  المئة من سورة  بعد  السادسة  الآية 

يَِنَ. قال جولدتسيهر:  ثَِمِ� نًًَا وََلََوْْ كََانََ ذََا قُُرْْبَىى وََالَا نَكَْْتُُمُُ شََهََادََةََ اللََّهِِ إِنَِّاَ إِذًًِا لََمِِنََ الْآَ� بِِهِِ �ثَمَ

الله( غير  »كأنما بدا لعامر الشعبي أن إيقاع الكتمان على مفعوله الذي هو )شهادة 

لائق ]على الله[؛ فتخلّصّ من ذلك ... بتنوين لفظ )شهادة( على حذف الإضافة، ومدّّ 

همزة الله على ابتداء جملة جديدة«]]]. 

]]]- مذاهب التفسير الإسلامي، م. س، ص37.

]]]- م. ن، ص39-38.

]]]- م.ن، ص39.



70

وهذه القراءة لم ترد في القراءات السبعة، ولا حتى في العشرة، فلم تبلغ حتى مرتبة 

الشذوذ، وبذلك كان الإنصاف العلمي يقتضي من إجناتس جولدتسيهر أن لا يذكرها.

القرآن نجد إجناتس جولدتسيهر يقول:  يتعلّقّ بجواز تغيير بعض عبارات  وفيما 

»إن عبد الله بن أبي سرح -أخا عثمان من الرضاعة- الذي دخل في الإسلام قبل فتح 

مكة، ثمّّ ارتدّّ بعد وفاة الرسول، ثمّّ احتلّّ ثانيًًا منصبًًا بارزًاً في الدولة الإسلامية على 

عهد عثمان، كان من كتّاّب الوحي عند الرسول ]صلى الله عليه وآله[. وقد روى أنّهّ 

في حديثه عن عمله هذا ]كاتبًًا لرسول الله[ افتخر أمام القريشيين بما كان يتمتّعّ به من 

 : النفوذ عند الرسول؛ فقال: إنه كان يحوّّل النبي كما يريد، وقال: كان يملي علّيّ مثلًاا

عزيز حكيم، فأقول: هل أكتب: عليم حكيم؟ فيقول النبي: نعم، كلٌٌّ صواب«]]].

 التي تحظر على الرسول الأعظم والحق أن هذا يتعارض مع صريح الآيات 

ما  اتّبّاع  نفسه، وتوجب عليه  تلقاء  الكريمة وتغييرها من  الآيات  ألفاظ  التصرّفّ في 

جزاء  الأليم  العذاب  لاستوجب  وإالّا  تبديل،  ولا  نقصان  ولا  زيادة  بلا  إليه  يوحى 

للكذب على الله )عزّّ وجل( -والعياذ بالله- ونسبة ما ليس منه إليه، قال تعالى: وََإِذََِا 

لِْدِّْهُُ قُُلْْ مََا  ِ هََذََا أَوَْْ بََ تُتُْْىلَى عََلََيْْهِِمْْ آيََاتُنََُا بََنََِيِّاتٍٍ قََالََ الََّذِِينََ لاََ يََرْجُُْونََ لِِقََاءََنَاَ ائْتِِْ بِِقُُرْآْنٍٍ غََ�يْرِ

َ إِِينِّي أَخَََافُُ إِنِْْ عََصََيْْتُُ رََبِّيي  لَِدَِّهُُ مِِنْْ تِِلْْقََاءِِ نَفَْْسِيي إِنِْْ أَتََّبَِِعُُ إِِلَاَّ مََا يُُوحََى إِِ�لَيَّ يََكُوُنُُ يلِي أَنَْْ أُبََُ

عََذََابََ يََوْْمٍٍ عََظِِيمٍٍ قُُلْْ لََوْْ شََاءََ اللََّهُُ مََا تَلَََوْْتُهُُُ عََلََيْْكُُمْْ وََلاََ أَدَْْرََاكُُمْْ بِِهِِ فََقََدْْ لََبِِثْْتُُ فِِيكُُمْْ عُُمُُرًًا 

ىَ عََىلَى اللََّهِِ كََذِِبًاً أَوَْْ كََذََّبََ بِِآيََاتِِهِِ إِنَِّهَُُ لاََ يُُفْْلِِحُُ  مِِنْْ قََبْْلِِهِِ أَفَََلاََ تَعَْْقِِلُُونََ فََمََنْْ أَظَْْلََمُُ مِِمََّنْْ افْْ�تَرَ

الْْمُُجْْرِمُُِونََ )يونس: 17-15(.

ز افتراء الكذب على الله )عزّّ وجل(، فيدّّعي  فهذه الآية تناقض الأصل الذي يجِوِّ

كل قارئ قرآنيةََ كلّّ ما يتكلّمّ به، فيغريّر ألفاظ القرآن ويبدّّلها كما يحلو له، وكلّهّ كذب 

على الله وافتراء على رسوله.

ثم ما نفعل بمثل الآيات التي يُسُتفاد منها عدم جواز تغيير آيات الله وتبديل كلماته 

تِامَاِهِِ وََلََنْْ تَجَِِدََ  لََِدِّ لِِكََلِِ بغيرها كقوله تعالى: وََاتْلُُْ مََا أُوُحِِيََ إِِلََيْْكََ مِِنْْ كِِتََابِِ رََِبِّكََ لَاَ مُُبََ

]]]- مذاهب التفسير الإسلامي، م. س، ص51.



71نقد رؤية إجناتس جولدتسيهر  حول تعدّد قراءات القرآن وحديث الأحرف السبعة 

مِِنْْ دُُونِِهِِ مُُلْْتََحََدًًا )الكهف: 27(. وغيرها مما يقارب مضمونها؟!

وعليه نستطيع الجزم ببطلان هذا الكلام، فقد ذَكَرت كتب التفاسير أن سبب نزول 

َ وََلََمْْ يُوُحََ إِِلََيْْهِِ  ىَ عََىلَى اللََّهِِ كََذِِبًاً أَوَْْ قََالََ أُوُحِِيََ إِِ�لَيَّ الآية المباركة: وََمََنْْ أَظَْْلََمُُ مِِمََّنْْ افْْ�تَرَ

ءٌٌ وََمََنْْ قََالََ سََأُنُزِِلُُ مِِثْْلََ مََا أَنَزََلََ اللََّهُُ )الأنعام: 93(. هو التنديد بعبد الله بن سعد  ْ شَيْ�

بن أبي سرح العامري -ابن خالة عثمان وأخيه من الرضاعة- حينما خان الله ورسوله 

في كتابة الوحي، حيث كان رسول الله يملي عليه )عزيز حكيم( فيقول سعد: )أو 

عليم حكيم(. فيصوّّب النبي  كلام ابن سعد ويقرّهّ على أنّّ هذه كلّهّا صفات الله 

)عزّّ وجل(، ولكن يجب إبقاؤها كما أنزلها الله )عزّّ وجل(، وأن يلتزم بكتابة ما يسمعه 

القرآن على ما  ألفاظ  الله )عزّّ وجل( لا يعني جواز تغيير  فقط، فكونها من صفات 

يقتضيه المزاج! ولكنه لم يعبأ بما قيل له وأخذ يغريّر القرآن ويكتبه محرّفًّاً، ففي الكافي 

أَظَْْلََمُُ  وََمََنْْ  وجل(:  )عزّّ  الله  قول  عن  سألته  قال:   أحدهما عن  بصير،  أبي  عن 

ءٌٌ. قال: نزلت في ابن  ْ َ وََلََمْْ يُوُحََ إِِلََيْْهِِ شَيْ� ىَ عََىلَى اللََّهِِ كََذِِبًاً أَوَْْ قََالََ أُوُحِِيََ إِِ�لَيَّ ممََّنْْ افْْ�تَرَ

أبي سرح الذي كان عثمان استعمله على مصر وهو من كان رسول الله يوم فتح 

مكة هدر دمه، وكان يكتب لرسول الله فإذا أنزل الله )عزّّ وجل(: ﴿إِنََِّ اللََّهََ عََزِِيزٌٌ 

حََكِِيمٌٌ﴾ كتب: »إن الله عليم حكيم«؛ فيقول له رسول الله: »دعها، فإن الله عليم 

حكيم«. وكان ابن أبي سرح يقول للمنافقين: إينّي لأقول من نفسي مثل ما يجيء به، 

فما يغريّر علّيّ، فأنزل الله تبارك وتعالى فيه الذي أنزل«]]].

لقد كذب ابن أبي سرح في ادّّعائه أنّّ النبيّّ أقرّهّ على تلك الزيادة، وإالّا لو كان 

الأمر كذلك لما نفاه وأهدر دمه. فشفع له عثمان بن عفان خفًلااً لرغبة الله ورسوله.

قال البلاذري في فتوح البلدان عن الواقديّّ: »أوّّل من كتب له من قريش عبد الله 

بن سعد بن أبي سرح، ثم ارتدّّ ورجع إلى مكة وقال لقريش: أنا آتي بمثل ما يأتي به 

محمّّد. وكان يملي عليه )الظالمين( فيكتب )الكافرين(. يملي عليه )سميع عليم(، 

ىَ عََىلَى اللََّهِِ كََذِِبًاً  فيكتب )غفور رحيم(. وأشباه ذلك. فأنزل الله: وََمََنْْ أَظَْْلََمُُ مِِمََّنْْ افْْ�تَرَ

]]]- الكافي، م. س، ج8، ص143، ح241.



72

ءٌٌ وََمََنْْ قََالََ سََأُنُزِِلُُ مِِثْْلََ مََا أَنَزََلََ اللََّهُُ )الأنعام: 93(.  ْ َ وََلََمْْ يُوُحََ إِِلََيْْهِِ شَيْ� أَوَْْ قََالََ أُوُحِِيََ إِِ�لَيَّ

فلامّا كان يوم فتح مكّّة أمر رسول الله بقتله، فكلّمّه فيه عثمان بن عفان وقال: أخي 

ه عثمان مصر«]]]. من الرضاع وقد أسلم. فأمر رسول الله بتركه، ووالّا

أبي  ابن  بن سعد  الله  عبد  )فأما  الصحيحين:  المستدرك على  الحاكم في  وذكر 

سرح، فإن الأخبار الصحيحة ناطقة بأنه كان كاتبًًا لرسول الله، فظهرت خياناته في 

الكتابة؛ فعزله رسول الله، فارتدّّ عن الإسلام ولحق بأهل مكة(]]].

وعلى أيّّ حال، فهذه الحادثة تعدّّ أدلّّ دليل على إنكار الرسول الأعظم لتبديل 

ألفاظ القرآن بغيرها ولو بمرادفاتها نحو )عليم حكيم( بدالًا عن )عزيز حكيم( وهو 

عين منطوق روايات الأحرف السبعة، وعلى ذلك فسيرة النبي الأكرم كاشفة عن 

كذب هذه الرخصة، وأنّهّا تعتبر خيانة لله ولرسوله، نعوذ بالله من الخذلان.

وهناك نص يبين عدم رضاه بتغيير ترتيب الآيات والانتقال من آية في سورة إلى 

آية في سورة أخرى، فقد أخرج ابن أبي شيبة في مصنّّفه عن حاتم بن إسماعيل، عن 

عبد الرحمن بن حرملة، عن سعيد بن المسيب، قال: »مرّّ رسول الله على بلال 

وهو يقرأ من هذه السورة ومن هذه السورة، فقال: بأبي أنت يا رسول الله، إني أردت 

 اقرأ السورة على نحوها«]]]. فكيف يُظُنّّ به« :أن أخالط الطيب بالطيب، فقال

يرضى بخلط القرآن بكلام البشر مع أنه لا يرضى بخلط كلام الله ببعضه«؟!

وقد ورد في مصنّّفات أهل السنّّة الروائيّّة عدد من الروايات التي تحكي حدوث 

 فأخبروه القرآن،  لآيات  قراءتهم  في   الرسول زمن  في  الصحابة  بين  اختلاف 

كالذين  يكونوا  لئلا  القرآن  الاختلاف في  مغبّّة  وحذّّرهم  وتربّدّ  فاحمرّّ وجهه  بذلك 

من قبلهم أضاعوا كتب الله باختلافهم فيها فهلكوا وأهلكوا. وقد جاء هذا المعنى 

في عدّّة مصادر منها مسند أحمد عن ابن مسعود قال: »تمارينا في سورة من القرآن، 

]]]- البلاذري، فتوح البلدان، ج3، ص582.

]]]- الحاكم النيسابوري، المستدرك على الصحيحين، ج10، ص342.

]]]- ابن أبي شيبة، مصنف ابن أبي شيبة، ج6، ص151، ح30259.



73نقد رؤية إجناتس جولدتسيهر  حول تعدّد قراءات القرآن وحديث الأحرف السبعة 

فقلنا خمس وثلاثون آية، ست وثلاثون آية قال: فانطلقا إلى رسول الله فوجدنا 

علّيًّا يناجيه، فقلنا: إنا اختلفنا في القراءة. فاحمرّّ وجه رسول الله . فقال علي: 

إنّّ رسول الله  يأمركم أن تقرؤوا كما عُُلّمّتم«]]].

ا هلك من كان  وقد زاد الطبري في تفسيره: فاحمرّّ وجه رسول الله وقال: »إمنّم

قبلكم باختلافهم بينهم«. قال: ثمّّ أسّرّ إلى علٍيٍّ شيئًاً، فقال لنا علّيّ: »إنّّ رسول الله 

يأمركم أن تقرؤوا كما عُُلّمّتم«]]].

وهذه الحادثة دالّةّ على غضبه وعدم رضاه على من يتجاوز حدود ما علّمّه 

لهم، حيث أوجب عليهم التزام قراءته بنص قوله »اقرأوا القرآن كما عُُلّمّتم«؛ لأنه معِلِّم 

متغايرة، وإالّا  متعدّّدة  بأشكال  ما  آية  قراءة   يؤْثَْرَ عنه الوحي، ولم  القرآن ومتلقّّي 

لأوصلَتَه لنا رسله، ولصار حديث الأندية عند المشركين والمنافقين قبل المؤمنين، 

إذ كانوا يبّترصّون به الدوائر، ويقتفون له الهِِنََات، وهذا الأمر يناقض معنى الأحرف 

السبعة الذي يسمح للجميع بقراءة القرآن كيفما أرادوا بتبديل كلمات الآيات.

ومن هنا لا يمكن لنا أن نقرّّ إجناتس جولدتسيهر في قوله: »والظاهر أن القصد إلى 

ا إلى إسناد جواز  إمكان تجهيز مثل هذه الحرية بحقّّ من الصحّّة لا يقبل الشك، حّدًّ

ذلك إلى الرسول نفسه؛ فإنّهّ يبدو بمكان غير هيّنن من الغرابة أن نرى قراءات مخالفة 

للنصّّ المشهور، ذكرت على أنّهّا قراءات الرسول؛ مامّا يدعو إلى افتراض أنه لا حرج 

في رواية كلام الله على وجه آخر غير الوجه الذي بلّغّه الرسول في الأصل«]]].

]]]- بن حنبل، أحمد، مسند أحمد، ج2، ص200، ح833.

]]]- تفسير الطبري، م. س، ج1، ص23، القول في اللغة التي نزل بها القرآن من لغات العرب.

]]]- مذاهب التفسير الإسلامي، م. س، ص51-50.



74

الخاتمة

لقد اعتبر »جولدتسيهر« أنّّ أحد أسباب أو أوجه الاضطراب وعدم ثبات النّّصّّ 

القرآنيّّة، واستخدم )جولدتسيهر( ما وسعه أن يستخدمه  القراءات  القرآني، هو تعدّّد 

من معلوماتٍٍ منقوصةٍٍ وغير دقيقة، مستهدفًاً التّشّكيك في أصل النّّصّّ القرآني؛ وذلك 

من خلال تعدّّد القراءات القرآنيّةّ، وقد أورد ثلاثة ملاحظات تدور حولها كلّّ أبحاثه 

حول القراءات، وهي:

1- يرى أنّّ المنتظر من النّّصّّ الإلهيّّ أن يأتي في قالب موحّّد متلقّّى من الجميع 

بالقبول.

أو  نقط  )بغير  العربي  الخطّّ  إلى خصوصيّّة  راجع  القرآنيّّة  القراءات  تعدّّد  أنّّ   -2

المعنى  ة  ومتغريّر مختلفة  صوتيّّة  بصورٍٍ  المكتوب  اللفظ  قراءة  يمكن  بحيث  ضبط( 

والإعراب. وسيأتي توضيح ذلك في أسباب اختلاف القراءات حسب جولدتسيهر. 

فقال: »إذن فاختلاف تحلية هيكل الرسم بالنقط واختلاف الحركات في المحصول 

الموحّّد القالب من الحروف الصامتة كانا هما السبب الأوّّل في نشأة حركة اختلاف 

، أو لم تُتُحرّّ الدّّقة في نقطه أو تحريكه«]]]. القراءات في نصّّ لم يكن منقوطًاً أصلًاا

3- أنّّ التابعين وعلماء المسلمين قد عملوا بتفكيرهم المحض في تغيير قراءات 

قرآنيّّة بناء على ما يسمّّيه »ملاحظات موضوعيّّة« أو »خلافات فقهية«؛ فالنّّصّّ القرآنّيّ 

-في نظر«جولدتسيهر«- قد تعرّضّ بعد كتابته لعمل الأيدي والعقول المسلمة بالتغيير 

أو خلافات كلاميّّة.  فقهيٍٍّ  من خفٍٍلا  المسلمون  له  تعرّضّ  نتيجة لما  والاختلاف؛ 

وهذه المسألة ستتضح أكثر عند مناقشة هذه الفكرة في الفصل الثالث عندما نتعرّضّ 

لنقد كتاب »مذاهب التفسير الإسلامي«.

وفي كتابه »مذاهب التفسير الإسلامي« بدأ »جولدتسيهر« بحثه من عصر الصحابة 

الملفتة  والظاهرة  عدّّة،  لقرون  ذلك  بعد  النبيّّ وعاصروه وخلفوه  عايشوا  الذين 

]]]- مذاهب التفسير الإسلامي، م. س، ص8.



75نقد رؤية إجناتس جولدتسيهر  حول تعدّد قراءات القرآن وحديث الأحرف السبعة 

للنظر في هذه الفترة الزمنيّّة ظاهرة اختلاف القراءات، ولم يدرس هذه الظاهرة ببعدها 

الاختلافي في مجال القراءة، بل اعتبرها مظهرًاً لتفسير القرآن في ذلك العصر. واعتبر 

القرآني  النص  في  اضطراب  إلى  أدّّت  الكريم  للقرآن  المختلفة  القراءات  ظاهرة  أنّّ 

نفسه.

ومن خلال مراجعة كلامه في كتبه المختلفة، فقد أرجع ظاهرة القراءات المختلفة 

إلى أمرين:

الأمر الأوّّل: شكل النّّصّّ العربّيّ: فالنّّصّّ العربّيّ بشكل عام، ومنه القرآني بطبيعة 

الحال، لم يكن مشكّّلًاا ولا منقّّطًاً، وعليه فقد كان يتحمّّل أكثر من وجه]]]. ويمكن 

إرجاع الأمر إلى أمرين، وهما: 

تجردّ المصحف من النقط..1	

عدم وجود الحركات النحويةّ، وفقدان الشكل في الخط العربي..2	

يسهب  ما  وهذا  القراءات:  ظاهرة  لتكوّّن  الموضوعيّّة  العوامل  الثاني:  الأمر 

التفسير  »مذاهب  كتاب  في  له  التاريخية  الشواهد  وحشد  شرحه  في  جولدتسيهر 

الإسلامي«، كما سيأتي. 

]]]- مذاهب التفسير الإسلامي، م. س، ص9-8.



76

لائحة المصادر والمراجع

القرآن الكريم

	1 ابن حنبل، أحمد، مسند أحمد، الناشر: مؤسسة الرسالة، ط1، 1421هـ/ 2001م..

	2 ابن . مكتبة  الناشر:  القرآن،  فضائل  بن عمر،  إسماعيل  الدين  الفداء عماد  أبو  كثير،  ابن 

تيمية.

	3 البلاذري، أحمد بن يحيى بن جابر بن داود، فتوح البلدان، مطبعة لجنة البيان العربي، .

القاهرة.

	4 بن الأشعث، سليمان، سؤالات الآجري لأبي داود، مكتبة دار الاستقامة، مكة المكرمة، .

1418هـ/ 1997م.

	5 جولد تسيهر، إجناتس، مذاهب التفسير الإسلامي، تعريب: عبد الحليم النجار، المركز .

القومي للترجمة، القاهرة، 2013 م.

	6 الحافظ أبي الخير محمد بن محمد الدمشقي الشهير بابن الجزري )ت 833هـ(، النشر .

في القراءات العشر، دار الكتاب العلمية، بيروت.

	7 الجزري . بابن  الشهير  يوسف،  بن  محمد  بن  محمد  الخير  أبو  الدين  شمس  الحافظ 

الكتاب  الكبرى ]تصوير دار  التجارية  الناشر: المطبعة  العشر،  القراءات  النشر في  )ت 833هـ(، 

العلمية[.

	8 الهدى، ط8، . أنوار  القرآن، منشورات  تفسير  البيان في  القاسم الموسوي،  أبو  الخوئي، 

1401هـ/ 1981م.

	9 الزرقاني، محمد عبد العظيم، مناهل العرفان في علوم القرآن، دار الكتب العلمية، ط2، .

بيروت، 1424هـ/ 2004م.

.	10 الزركشي، بدر الدين محمد بن عبد الله بن بهادر، البرهان في علوم القرآن، الناشر: دار 

إحياء الكتب العربية عيسى البابي الحلبي وشركائه، ط1، بيروت، 1376هـ/ 1957م.



77نقد رؤية إجناتس جولدتسيهر  حول تعدّد قراءات القرآن وحديث الأحرف السبعة 

.	11 العرب  من  والنساء  الرجال  لأشهر  تراجم  قاموس  الأعلام:  الدين،  خير  الزركلي، 

والمستعربين والمستشرقين، دار العلم للملايين، بيروت، 1980م.

.	12 أبو ديـب، مؤسـسة الأبحـاث  العربيـة: كـمال  نقلـه الى  سـعيد، إدوارد، الاستـشراق، 

العربيـة، ط1، بيروت، 1981م.

.	13 السيوطي، جلال الدين، الإتقان في علوم القرآن، دار السلام للطباعة والنشر والتوزيع، 

القاهرة، ط1، 1429هـ/ 2008م.

.	14 تحقيق  في  المطلب  منتهى  المطهر،  بن  علي  بن  يوسف  بن  الحسن  الحلي،  العلامة 

المذهب، الناشر: مجمع البحوث الإسلامية، ط1، مشهد، 1412هـ.

.	15 الفيض الكاشاني، المولى محسن، تفسير الصافي، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، ط1، 

بيروت، 1429هـ/ 2008م.

.	16 القرطبي، أبو عبد الله محمد بن أحمد بن أبي بكر بن فرح الأنصاري الخزرجي شمس 

الدين القرطبي، الجامع لأحكام القرآن المعروف بـ)تفسير القرطبي(، الناشر: دار الكتب المصرية، 

ط2، القاهرة، 1384هـ/ 1964م.

.	17 الكليني، محمد بن يعقوب، الكافي، دار الأضواء للطباعة والنشر والتوزيع، ط1، بيروت، 

1413هـ/ 1992م. 

.	18 إبراهيم،  بن  إسماعيل  بن  الرحمن  عبد  الدين  شهاب  القاسم  أبو  الدمشقي،  المقدسي 

بيروت،  صادر،  دار  العزيز،  بالكتاب  تتعلق  علوم  إلى  الوجيز  المرشد  شامة(،  بـ)أبي  المعروف 

1395هـ/ 1975م.

.	19 النشر  مؤسسة  وعلومه،  القرآن  تاريخ  في  بحوث  الفضل،  أبو  الزرندي،  محمدي  مير 

الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين بقم، ط1، قم.

.	20 آل  الطبرسي، الميرزا حسين، خاتمة المستدرك، تحقيق ونشر: مؤسسة  النوري  الميرزا 

البيت لإحياء التراث، ط1، قم، 1415هـ.


