
195كربلاء بلا قيود قراءة في كتاب قصة كربلاء والهوية الشيعيّة المبكرة

 تفكيك الطرح الاستشراقي لعقائد الشيعة الإماميّة: 
مراجعة لكتاب »عقيدة الشيعة« 

للمستشرق الإنجليزي دونلدسن)*(

محمد بنعمارة]]]

مقدمة

في عام 1924م كتب المستشرق الشهير البروفيسور إدوارد براون قائلًًا: »إننّا ما زلنا 

نفتقر إلى مقالة شاملة وحاسمة، بأيّ لغة أوروبية، عن العقيدة الشيعيّة«. وقد شكّلت 

هذه الشهادة دافعًا مهًّمًّا لتعزيز الجهد البحثي لدى الدكتور دوايت دونلدسن، الباحث 

الإنجليزيّ المتخصّص في اللاهوت والفلسفة، فكرسّ ما يقرب من خمسة عشر عامًا 

لإعداد مؤلفّه المعنون »العقيدة الشيعية«، الذي صدر عام 1933م، وتمتّ ترجمته 

لاحقًا إلى اللغة العربية على يد »ع.م«، ونشرته مكتبة الخانجي في مصر.

استفاد دونلدسن من إقامته الطويلة في مدينة مشهد الإيرانيّة، حيث أتُيح له التعرفّ عن 

كثب على الحياة الدينية والاجتماعيّة للشيعة ومراقد أئمتّهم، كما اعتمد في تأليفه على 

الغربيين، بالإضافة إلى استناده على عدد  مصادر فارسيّة، ومراجع من المستشرقين 

)*(-   وقع الاعتماد على نسخة إلكترونية: 

Downloads/Noor-Book.com%20%20%202%20عقيدة20%الشيعة.pdf

]]]- باحث في الفكر الإسلامي، دكتوراه في الكلام الإسلامي بجامعة المصطفى العالميّة، بيروت.



196

أمثال: الأستاذ جيوت من  الغربيين،  العربيّة والدّراسات الإسلامية  اللغة  من أساتذة 

جامعة هارفارد، والأستاذة مكدونلد وشلابير من مدرسة كندي للبعثات في هارتفورد، 

كولومبيا،  جامعة  من  جاكسون  والدكتور  كمبريدج،  جامعة  من  نيكلسون  والأستاذ 

إي.  روبرت  والدكتور  الإسلامي،  العالم  مجلةّ  محرر  زويمر  م.  صموئيل  والدكتور 

سبير من لجنة البعثات الأجنبيّة التابعة للكنيسة المشيخيّة.

قضايا  فيها  تناول  باباً،  وثلاثين  ثلاثة  على  توزعّ  فقد  الشيعية«،  »العقيدة  كتاب  أمّا 

متنوّعة، بدأت بمناقشة مسألة الخلافة بعد وفاة النبي محمد، وما تبعها من أحداث 

وصراعات، ثمّ عرض سير الأئمة الاثني عشر وصولًًا إلى الإمام المهدي ووكلائه، 

ولم يغفل الوصف الدقيق لمراقد الأئمةّ والمشاهد المقدّسة. كما تطرقّ إلى الفرق 

في  جوهرية  مواضيع  وتناول  العلماء،  ودور  والاجتهاد،  الحديث،  وجمع  الشيعيّة، 

العقيدة الإمامية مثل الإمامة، والعصمة، والشفاعة.

الشيعية،  العقيدة  الكتاب بخصوص  ما جاء في  أبرز  إلى عرض  القراءة  هذه  تسعى 

مع تسليط الضوء على مواضع الخلل والاضطراب في طرح المؤلِّف. وقد التزمت 

القراءة بالترتيب المعتمد في فصول الكتاب، مع دمج بعض الأبواب والموضوعات 

المتقاربة تحت عناوين موحّدة، والاقتصار على الموضوعات ذات الصلة المباشرة 

بالعقيدة، تجنّبًا للإطالة أو الوقوع في إعادة عرض الكتاب بالكامل، مع الإشارة -عند 

الحاجة- إلى بعض الموضوعات الجانبيّة التي وردت دون تفصيل كافٍ.

وقد جاءت هذه القراءة موزعّة على المحاور الآتية:

أوّلًًا: تأسيس الدولة الإسلامية وأحداث الخلافة في نظر دونلدسن

ثانيًا: صورة الأئمةّ عند دونلدسن

ثالثًا: نظرة دونلدسن إلى الدولة العباسية وموقفه من عقائد الشيعة الإمامية

رابعًا: نقد دونلدسن لفكرة المهدي المنتظر: اضطراب الطرح وتهافت الاستدلال

خامسًا: بداية جمع الحديث عند الشيعة في نظر دونلدسن



197 تفكيك الطرح الاستشراقي لعقائد الشيعة الإماميّة

سادسًا: عقيدة الإمامة في عرض دونلدسن: العصمة والشفاعة

سابعًا: الفرق الشيعيّة في الأزمنة الحديثة في نظر دونلدسن

: تأسيس الدولة الإسلامية وأحداث الخلافة في نظر دونلدسن أوًّلًا

الصراع  أن  مؤكِّدًا  الإسلامية،  الدولة  لتأسيس  متوازنة  نظرة  كتابه  في  دونلدسن  قدم 

على السلطة ونشاط الغزو بدأ بعد وفاة النبي، مرجِعًا سببه إلى مخلفّات الجاهليةّ 

والحاجة الاقتصاديةّ، وليس إلى الدين نفسه.

اعتمد  حيث  للمصادر؛  الانتقائي  المنهج  دونلدسن  اعتمد  للخلافة،  تحليله  وفي 

بشكل كبير على مصادر شيعيّة )مثل بحار الأنوار وتاريخ اليعقوبي(، ومصادر لا قيمة 

علميّة لها في المسائل الخلافية الكبرى )روضة الصفا الفارسي في حادثة الشورى(، 

واعتمد على حكايات شعبية )كقصة التماثيل الثلاثة(، ودائرة المعارف الإسلامية في 

حادثة الإفك.

بتفصيل، محاولًًا  الغدير والسقيفة  تناول دونلدسن أحداث  وفي عرضه للخلافات، 

الإنصاف بعرض روايات السنة والشيعة متقابلة.

كما تطرقّ إلى تفصيل علاقة علي بالخلفاء، مشيراً إلى إبعاد الإمام علي عن المراكز 

السامية )مثل جمع القرآن(، لكنه بالمقابل استعمل كلمة »قيل« لتضعيف وجود أزمة 

في علاقة الخلفاء بعلي وفاطمة، مُظهراً وفاقاً بين علي والخليفة الثاني )عمر( 

استنادًا إلى مروياّت ضعيفة مقارنة بغيرها.

اقتصاديةّ  أسباب  إلى  سببها  المؤلفّ  أرجع  عثمان،  على  قامت  التي  الثورة  وحول 

واجتماعيّة نشأت من سعي المسلمين للترف وترك المدينة، وتحوّل هؤلاء إلى نواة 

استعلائيّة تستأثر بالوظائف، مما أدّى إلى اتهام عثمان بالطبقيّة. وفي موقفه من مقتل 

مشاركة  احتمال  مُضعفًا  الوفاق،  إظهار  وحاول  الحادثة  دونلدسن  هذّب  عثمان، 

علي في التخطيط ضد عثمان.

وأما خروج عائشة في حرب الجمل، فقد ربطه برفضها لخلافة علي، والذي سببه 



198

حادثة الإفك )التي نقلها عن دائرة المعارف الإسلامية(، معتبراً مطالبة علي بطلاقها 

سببًا كافيًا لرفضها لخلافته.

وبشكل عام، يظهر على دونلدسن الانحياز والشكّ في كلّ شيء؛ إذ إنّ له منهجيةّ 

متقلبّة تتجّه نحو إثارة الشكوك في القضايا البديهيّة، من قبيل:

- المنهج السبئيّ: تبنّى دونلدسن منهجًا »سبئيًّا« في حديثه عن الأئمة؛ حيث أغفل 

فضائلهم المتفّق عليها، وجعل عبد الله بن سبأ )الذي يعتبره الشيعة شخصيّة منحرفة 

أو مصطنعة( هو المؤسّس لنكران أخطاء عثمان، والمنادي بأحقيّة علي، وصاحب 

الدور الرئيسي في المؤامرة على الخلفاء الثلاثة.

- التشكيك والإنكار: شكّك في قيمة مصحف علي وحواشيه، وفي حديث العلم، 

 وأنكر حادثة المعراج معتبراً إياّها مجردّ رؤيا، وشكّك في وجود أيّ وصية من النبي

لعلي بالخلافة، رغم إشارته سابقًا لحديث الغدير.

ترجمة  على  المقبولة  الشيعيّة  المعتقدات  إثبات  في  اعتمد  الضعيف:  الاستدلال   -

القس جيمس مريك لكتاب حياة القلوب للمجلسي، وهو ما يعُدّ استدلالًًا ضعيفًا لا 

وجه علميّ له.

ثانيًا: صورة الأئمة  عند دونلدسن

-	 الإمام الحسن

يواصل دونلدسن تقديم ادّّعاءاته حول العقيدة الشيعيّةّ. ففي حديثة عن خلافة الإمام 

تنتقل  ا  بالتعيين والنص، وإمنّم أنّّ موضوع الخلافة لم يكن  الحسن، يؤكّّد على 

الخلافة بحسب ظروف المرحلة كما صارت إلى علّيّ لكون الظروف الراهنة قدّّمته 

إلى ذلك، وما القول بالتنصيص إالّا من تعاليم ابن سبأ الذي ادّّعى لعلّيّ وصاية رسول 

الله فانتقل إليه النور الإلهي الذي يُخُوّّل له توريث الخلافة لمن يشاء. وفي هذا 

الصدد يذكر المؤلف حديثًاً منقوالًا عن كتاب الكافي يوصي فيه علٌيٌّ بالخلافة إلى 

ثمّّ الإمام الحسين ومن بعده الإمام علي بن الحسين ومن ثم الإمام  الإمام الحسن 



199 تفكيك الطرح الاستشراقي لعقائد الشيعة الإماميّة

«، ولم يذكر براهين  الباقر، ويقول دونلدسن: »إن هذا الأمر لا يكاد أن يكون محتملًاا

واضحة تُضُعّّف نصوص الإمامة، إالّا إذا كان منحازًاً للفرق الأخرى والتي بدورها لم 

تخلُُ كتبها من مرويّاّت دالّةّ على تنصيص النبي على الأئمّةّ من بعده. بل كلّمّا ادعى 

دونلدسن شيئًاً جاء بما يعينه على دعواه من دائرة المعارف الإسلاميّّة، فهو يتبنّّى ما 

ورد فيها حول شخصيّّة الإمام الحسن من أنّّ له صفتين أساسيتين تتمثّلّان في 

الشهوات النفسية ونقص النشاط والذكاء، كما يدّّعي أنّّ علاقته مع أبيه وأخوته لم 

تكن على أحسن ما يُرُام، بالإضافة إلى شبهة كثرة الزواج. وكأنّّ المؤلّفّ هنا ليس في 

ا في مقام التحامل على الشيعة وعقائدهم عبر  وارد تقديم عقائد الشيعة للقارئ، وإمنّم

تبنّّيه لآراء المخالفين بل أكثر تشدّّدًًا من مخالفي الشيعة، فلا أحد يشكّّك في أخلاق 

وشجاعة الإمام الحسن وروايات شبهه من النبي وثناء النبي عليه متواترة عند 

أئمّةّ  يُظُهر فضائل  ما  كلّّ  التشكيك في  يُفُضّّل  المذاهب، ولكن دونلدسن  مختلف 

أهل البيت ويذكرها على وجه التضعيف ويواجهها بالتكذيب.

-	 الإمام الحسين

علّيّ  الإمام  بتفضيل  حديثه  دونالدسن  يبدأ   ،الحسين الإمام  عن  حديثه  وفي 

وأمّّا  والضيافة،  الطعام  إالّا  له  همّّ  السخاء ولا  كثير  فالحسن  الحسن،  الحسين على 

المعارف  دائرة  هو  الكلام  هذا  فمصدر  وكالعادة  منه،  وعلّيّ  علّيّ  من  فهو  الحسين 

الإسلاميّةّ.

وفي أمر الإمام الحسين، أسهب المؤلفّ في ذكر قصّة خروج الحسين من مكّة إلى 

الكوفة، وقدّم نظرتين مختلفتين إحداهما للمسعودي والأخرى لليعقوبي، لكنهما لا 

اختيار  تفاصيل  الكتاب، وإنّّما خاض في  الشيعة كما هو عنوان  بعقائد  علاقة لهما 

الحسين المسير نحو الكوفة وإرساله لمسلم بن عقيل كرسول له، وما حدث لهانئ 

بن عروة، وكيف انتهى بهما المطاف إلى القتل. ويذكر المؤلفّ من عنده أنّ الحسين 

همّ بالرجوع لما وصله خبر استشهاد مسلم، إلّّا أنّ أخا مسلم قال له لا نرجع حتى 

نقله  ما  بين  مزيج  هو  ينقله  ما  بأنّ  ويدّعي  ذلك.  على  الحسين  فوافق  بثأرنا،  نأخذ 

المسعودي واليعقوبي، وهو يختلف اختلافاً بارزاً عن القصص الخرافيّة التي كتبها 



200

قيمة  تظهر  التي  الأحاديث  بعض  ينقل  أنهّ  الأمر  في  والغريب  المتأخّرون.  الشيعة 

الحسنين عند جدّهما رسول الله من كتب أهل السنّة كالترمذي وابن ماجه ومسلم، 

ويقول إنّ هذه الأحاديث تشُبه بعض الأحاديث التي ظهرت فيما بعد في مصنَّفات 

علماء الشيعة. وهذا الأمر يبُرز للقارئ أنّ هذا المستشرق ليس في صدد دراسة عقائد 

الشيعة وإظهارها كما هي أو مناقشتها، وإنّّما حامل لأفكار معيّنة ويسعى إلى تصديرها 

للقارئ، فكيف لباحث موضوعيّ أن ينكر حادثة رواها مؤلِّفون مختلفون في المذهب 

والعقيدة واتفقوا عليها، ويقدّم رأياً من عنده ولا دليل عليه، فالأولى للباحث أن يرجّح 

صحّة الروايات التي تتحدّث عن القيمة العالية للحسنين عند النبي إذا كانت مرويةّ 

من طرق مختلفة لا أن يكذّبها.

وأما في حديثه عن كربلاء ومشهد الإمام الحسين -وهو يصف زيارته إلى كربلاء- 

واصل دونلدسن تهكّمه على الزوار والمرثيّات التي يلقونها، ولعل سبب غضبه هو 

الزيارة  فضل  عن  يتحدّث  فأصبح  الشريف،  المرقد  دخول  من  المسلمين  غير  منع 

والصلاة على تربة الحسين بشكل تهكّميّ، ويقول إنّ ما رُوي عن كربلاء هي أمور 

غريبة. بل الغريب ما يقوله دونلدسن من أنّ الشيعة يأتون لزيارة الحسين ومعهم رفات 

أقاربهم يدفنونهم في سرداب يقع إلى يمين مدخل مشهد الحسين وعند العباس أيضًا.

-	الإمامان السجّاد والباقر

الخاص  بفهمه  حديثه  يصدّّر  وكعادته   ،السجاد الإمام  عن  الحديث  وفي 

للأحداث، فها هو يتحفنا بآراء غريبة عجيبة، ويقول إنّّ الحزب العلويّّ اختلف بعد 

شهادة الحسين في قضيّةّ الإمامة هل تنتقل إلى محمد بن الحنفيّّة أو إلى محمد 

الدالّةّ على  النصوص  أنكر جميع  الرأي طبيعيّّ لشخص  الباقر، وهذا  بن علّيّ 

الأئمّةّ وعددهم، والذي يُنُكر الأصل، فلا ريب أنّهّ سيخطئ في نتائج بحثه.

تظهر خلفيّة المستشرق دونلدسن من خلال الباب العاشر حين يتحدّث عن الإمام 

الباقر؛ حيث صدّر حديثه بالحديث عن أياّم عزّ الأمويين الذين بنوا المستشفيات 

والمدارس واستقرّ السلم وكثرت الأعمال الخيرية في زمانهم. ولعلّ هذا من الأمور 

وهو  كخرافات،  معها  ويتعامل  الشيعة  مروياّت  في  يشُكّك  دونلدسن  جعلت  التي 



201 تفكيك الطرح الاستشراقي لعقائد الشيعة الإماميّة

ديدن أتباع بني أميّة؛ لذلك فكلّ ما يعرضه من فضائل للإمام الباقر يذكره على سبيل 

 التضعيف. ويزيد على ذلك بمحاولة إظهار خلافات لا دليل عليها بين الإمام الباقر

والشهيد زيد، وأنّ الثاني دعا لنفسه. 

يخرج المؤلفّ بخلاصة أنّ الإمامين السجّاد والباقر أصحاب موقف سلبيّ، فما 

الأموي.  الاضطهاد  مجابهة  لأجل  تجاوزهما  إلّّا  الأخرى  الشيعيّة  الفرق  على  كان 

انتقال الحكم  الناقمة على الأمويين من غير العرب في  بالإضافة إلى رغبة العناصر 

إلى عائلة غير أمويةّ.

الجاه  النجاح إلا تحقيق  ينظر بعين واحدة، فهو لا يرى في  أنّ المؤلفّ  ولا يخفى 

واعتلاء كرسي الخلافة والتسلطّ على رقاب الناس بأيّ وسيلة كانت. ولا يلتفت إلى 

الذي  العصر  كلّ بحسب  الإسلاميّة  للأمّة  معنوي ومعرفي  الأئمةّ من ذخر  قدّمه  ما 

عاش فيه وما يتضمّنه من ظروف، فالإمام السجّاد قدّم منظومة معنويةّ تعيد للمسلم 

هويتّه التي تلاعب بها الحكام، وفجّر الإمام الباقر العلوم التي بها تستمرّ الأمم، 

ولكن المؤلفّ جعل موقف الأئمةّ موقفًا سلبيًّا بناء على عدم خروجهم على الحاكم 

وإعلان الحرب عليه.

ويجدر الذكر أنّ المؤلفّ يحاول تضعيف كلّ فضيلة تنُسب لأحد أئمةّ الشيعة، فعندما 

أشار إلى حادثة حجّ الإمام السجّاد وكيف أنّ المسلمين فسحوا له المجال احترامًا 

أنهّ لا يعرف الإمام،  بذلك وادّعى  ينعم هشام بن عبد الملك  وتقديراً، في حين لم 

وأنشد الفرزدق في الإمام قصيدته الشهيرة، نرى أن المؤلِّف يذكرها بطريقة تضعيفيةّ 

رغم شهرتها، ويتهّم الكتب التي أوردت هذه الواقعة بأنهّا تنقل أمورًا لا يمكن التسليم 

بها تاريخيًّا. وكان الأحرى بالمؤلفّ نقل العقائد كما وردت في كتب الإماميّة من دون 

القارئ، أو أن يقدّم حججًا حول ما يرفضه  التي تؤثرّ في  أن يعطي آراءه الشخصيّة 

من عقائد أو وقائع متعلقّة بأئمةّ أهل البيت، فإن كان المؤلِّف من مذهب مخالف، 

فيمكن الردّ عليه من خلال المصادر التي يعتمد عليها، ولكن كيف نردّ على دونلدسن 

الذي يضُعّف قضايا مشهورة عند عامة المسلمين؟



202

عقائد  من  وموقفه  العباسية  الدولة  إلى  دونلدسن  نظرة  ثالًثًا: 
الشيعة الإمامية

في سياق تأريخه لقيام الدولة العباسية على أنقاض الدولة الأموية، يقدّم دونلدسن 

سردًا للأحداث التاريخية مشوباً بتأويلات بعيدة عن الموضوعية، ومليئاً بالتحليلات 

غير الدقيقة التي تفتقر إلى التوازن المنهجيّ؛ إذ يندر أن يمرّ على حدث دون أن يقُحِم 

فيه نقدًا للشيعة الإمامية الاثني عشرية، أو محاولة للتقليل من شأن أئمتّهم. فهو يرى، 

مثلًًا، أنّ الأئمةّ اتخّذوا موقفًا سلبيًّا من الثورات السياسية، وهو ما دفع بعض الفرق 

الشيعية الأخرى -على حدّ زعمه- إلى التحركّ بمفردها ضدّ خصومها السياسيين، بعد 

أن فقدت الأمل في دعم الأئمةّ من آل البيت.

في  العرب  غير  دعم  بفعل  جزئياً،  نجحت،  العباسيّة  الدعوة  أن  ذلك  إلى  ويضُيف 

البيت  تنتمي إلى  بني هاشم لا  الحكم إلى عائلة من  انتقال  خراسان، ورغبتهم في 

الأموي. ولماّ وجدوا أن الأئمةّ العلويين يتبّعون سياسة العزوف عن العمل السياسي 

المباشر، توجّهوا نحو الفرع العباسي الذي بدا أكثر نشاطاً ونفوذًا. في هذا الطرح، 

يخُالف دونلدسن ما اتفّقت عليه معظم كتب التاريخ الإسلامي، إذ يبُسّط الأحداث 

والتعقيدات  المتعدّدة  السياقات  متجاهلًًا  محدودة،  عوامل  في  ويختزلها  الكبرى 

السياسية والاجتماعية التي أحاطت بسقوط الدولة الأموية وصعود العباسيين.

والأغرب من ذلك، أنّ دونلدسن لا يفرقّ بين التناول التاريخي وبين البحث العقدي، 

إذ يبدو وكأنه يستخلص عقائد الشيعة من وقائع التاريخ، بدل الرجوع إلى مصادرهم 

الحديثية والكلامية المتخصّصة. وهذا يوقعه في خلط منهجي واضح، حيث لا يكون 

»العنوان داًّلًّا على المعنون«، ولا السياق العلميّ منضبطاً بأدوات البحث في العقيدة.

-	الإمام الصادق

وفي إطار تناوله لنشأة الدولة العباسية، أفرد المؤِلِّف فصوالًا للحديث عن شخصية 

الإمام جعفر الصادق، مُُشيرًاً إلى مكانته العلمية وفضله في الفقه والكلام، خاصة 

بالمقارنة مع الإمام أبي حنيفة، وقد أورد جانبًًا من الفروقات العقائدية بين المدرستين 



203 تفكيك الطرح الاستشراقي لعقائد الشيعة الإماميّة

الإمامية والحنفية، من خلال ما نُقُل عن أبي حنيفة من قوله: أخالف جعفر بن محمد 

في ثلاث:

فقد ذهب الإمام الصادق إلى أنّ الخير من الله، والشّر من فعل الإنسان، وأنّ 

الشيطان يعُذَّب في النار، وأنّ رؤية الله ممتنعة في الدنيا والآخرة على السواء. بينما 

خالفه أبو حنيفة في ذلك، فاعتبر أن الخير والشر كليهما من تقدير الله، وأنّ الشيطان 

لا يعُذّب بالنار؛ لأنه مخلوق منها، كما جوّز رؤية الله يوم القيامة استنادًا إلى قاعدة 

»أن كل موجود قابل للرؤية«.

ويستعرض دونلدسن رأياً عقائدياً آخر للإمام الصادق في مسألة الإرادة، نقله عنه 

بقوله: »أراد بنا شيئاً، وأراد منّا شيئاً؛ فما أراده بنا طواه عنّا، وما أراده منّا أظهره لنا، فما 

بالنا نشتغل بما أراده بنا عمّّا أراده منّا؟«، وهو تعبير عن التوازن بين الجبر والتفويض، 

المعروف في المذهب الإمامي بمقولة: »أمرٌ بين أمرين«.

ويرى دونلدسن أن الإمام الصادق استثمر فترة الاضطراب السياسّي في أواخر العهد 

الأمويّ وبداية العهد العباسّي لبسط علمه ونشر معارفه، لكنه يبُدي تردّدًا في ما إذا 

الزعم  بنفسه، ويستند إلى »دائرة المعارف الإسلامية« في  فتاواه  كان الإمام قد دوّن 

بأن جميع المصنّفات المنسوبة إليه مزيفّة. ومع ذلك، يقرّ بأنّ معظم ما يسُتند إليه في 

تأصيل العقيدة الشيعية يعود إليه.

مدينة  دونلدسن  يصف  بـ»المدينة«،  المعنون  كتابه،  من  عشر  الثالث  الفصل  وفي 

الدينية  النقد للممارسات  يعود إلى توجيه  أنّهّ  إالّا  الرسول ومكانتها عند المسلمين، 

الشيعية، وهذه المرة من خلال اتهام الصفويين بمنع الإيرانيين من أداء الحج، بدعوى 

الحفاظ على الأموال داخل البلاد، وحصر القداسة في المراقد الواقعة ضمن حدود 

التي  الروايات  بعض  إلى  الاستناد  الادعاء عبر  هذا  تبرير  ويُحُاول  الصفوية.  الدولة 

تحثّّ من لم يتمكّّن من الحج على الصيام أو قراءة زيارة النبي من سطح منزله، وهو 

تأويل مغلوط لروايات تعكس التيسير في حال التعذّّر، لا بديلًاا عن فريضة الحج، 

استولى  عشر،  الثامن  القرن  أواخر  في  الشريفين.  بالحرمين  الارتباط  لقطع  نيّّةًً  ولا 

العثمانيّوّن على العراق العجميّّ، وبسطوا سيطرتهم على الحجاز، ما أدّّى إلى إعادة 



204

تنظيم مدن الزيارة على أسس إدارية واقتصادية. وقد أسهم هذا التحوّّل في استعادة 

الدينية مكانتها، حيث شهدت هذه المدن تدفّقًًّا واسعًًا للزائرين، خاصة من  الزيارة 

وكانت  والمدينة.  مكّّة  إلى  إضافةًً  وسامراء،  وبغداد،  وكربلاء،  النجف،  إلى  إيران، 

الحكومة العثمانية، إلى جانب سكان المدن المقدّّسة، تجني أرباحًًا ماليّّة كبيرة من 

هذه الزيارات.

إالّا أنّّ هذا النشاط الدينيّّ، لا سيّمّا ما ارتبط بزيارة النبي والأئمّةّ، أثار معارضة شديدة 

من قبل التيّاّر الوهابي في الحجاز، الذي قدّّم نفسه باعتباره حركة إصلاحية. وقد اعتبر 

المحرّمّة،  البدع  من  والزيارة  التوسّّل  مظاهر  من  النبي  قبر  عند  يجري  ما  الوهابيون 

فهاجموا المدينة المنورة سنة 1804م، واستولوا عليها، ونهبوا خزائنها والهدايا التي 

كان الزوار يقدّّمونها، كما حاولوا هدم القبّّة النبويّةّ ومنعوا زيارة القبر الشريف.

فت مبالغ  لكن بعودة الحكم العثماني إلى الحجاز، أُعُيد بناء المسجد النبوي، ورصُر

مالية ضخمة لهذا الغرض بأمر من السلطان عبد المجيد. ومع تراجع السلطة العثمانية 

الصمود طويلًاا  يتمكّّن من  الحكم، لم  مقاليد  الشريف حسين  الحجاز، وتسلّمّ  في 

أمام توسّّع الوهابيين، الذين أعادوا السيطرة على مكة والمدينة، وقاموا بهدم بعض 

المشاهد والمقامات، لا سيما في مقبرة البقيع.

وفيما يتعلّقّ بالجانب العقائديّّ، يلاحظ أن دونالدسن، في سياق حديثه عن التحوّّلات 

نقطتين  إلى  أشار  النبوي،  المسجد  على  وانعكاساتها  والمدينة  مكة  في  السياسية 

الشيعة،  بقيّّة المسلمين، ومن ضمنهم  الوهابية وبين  بين  فارقتين  يراهما  جوهريتين 

هما: مسألة التوسل، ومسألة السواد الذي يغطي المشاهد في أيّاّم الحزن.

للشفاعة  »طلبًاً  بوصفه  التوسّّل  دونالدسن  فيتناول  الأولى،  المسألة  إلى  بالنسبة  أمّّا 

لمفهوم  خاطئ  فهم  إلى  يؤدي  وقد  دقيق،  غير  توصيف  وهو  بالقبور«،  والتوسّّط 

التوسل في العقيدة الإسلامية عمومًًا، والشيعية خصوصًًا. فالمسلمون، والشيعة منهم 

تعالى  الله  إلى  يتوسّّلون  بل  القبور،  من  الشفاعة  يطلبون  الخصوص، لا  على وجه 

الحوائج  لقضاء  طلبًًا   ،المعصومين والأئمّةّ   محمّّد كالنبي  إليه،  خلقه  بأحبّّ 



205 تفكيك الطرح الاستشراقي لعقائد الشيعة الإماميّة

أو رفع البلاء. ويتمّّ ذلك بالتوجّّه إلى الله بمكانتهم أو بجاههم أو بطلب شفاعتهم، 

باعتبارهم عبادًًا مكرّمّين مقرّّبين إلى الله، لا شركاء له في الفعل أو القضاء. وعليه، 

الصحيح  الفهم  يعكس  لا  خاطئ  تعبير  سوى  ليست  بالقبور«  »التوسّّط  عبارة  فإن 

للتوسّّل في الفكر الشيعي.

أما في المسألة الثانية، فقد أشار دونالدسن إلى أن تغطية المشاهد بالسواد في مواسم 

الحزن، يُعُربّر -من وجهة نظره- عن حالة »الفزع« تُقُابل في معناها عبارة »تراب على 

نعلم  لا  بل  والاجتماعي،  الديني  العرف  ولا  اللغة  تسنده  لا  تفسير  وهو  رؤوسنا«، 

للحزن  رمزًاً  يُعُدّّ  عند غيرهم،  الحال  هو  الشيعة، كما  عند  فالسواد  به.  أتى  أين  من 

بعض  كانت  وإن  الرأس،  على  التراب  بوضع  مرتبطًاً  بالضرورة  وليس  والمواساة، 

هذا  تعميم  ولكن  معيّّنة،  جزعية  سياقات  في  الشكل  ذلك  تتّخّذ  قد  الحزن  مظاهر 

الفهم لا يستقيم علميًًا ولا دينيًاً.

كما تحدّّث دونالدسن عن فضل زيارة المدينة المنورة عند الشيعة، وما يرتبط بها من 

الروايات  بعض  إدراج  من  يخلُُ حديثه  -وكعادته- لم  أنّهّ  إالّا  مرويّةّ،  وزيارات  آداب 

الغريبة التي لا علاقة لها بعقيدة الشيعة، ومنها ما نقله عن »اتّهّام بعض الفرس برمي 

النجاسة قرب قبر النبي قصدًًا للإساءة إلى القبرين الآخرين«. وهذه الدعوى -حتى 

إن صحّّت في حالة فردية- فهي لا تمتّّ بصلة إلى المعتقدات الشيعية، ولا يُعُقل أن 

تُعُتمد دليلًاا على منهج أو موقف عقديّّ. ولا يبدو أن وراء ذكر هذه القصة غرضًًا علميًاً 

واضحًًا، سوى محاولة تعميم الشذوذ على الجماعة، أو ربما -كما أشار- لاستعمال 

بعض الأطراف هذه الذرائع في تبرير الاعتداءات الدامية على الحجّّاج الإيرانيين.

-	 جدليّة الإمامة في عصر الإمام موسى الكاظم 

الذي  الانقسام  يتوقّفّ دونلدسن عند   ،الكاظم الإمام موسى  بعد عرضه لسيرة 

الأكبر  لابنه  تكون  الإمامة  أن  فريق  رأى  حيث   ،الصادق الإمام  وفاة  بعد  وقع 

هذا  أدّّى  وقد   .الكاظم موسى  إلى  بانتقالها  الإمامية  قالت  فيما  إسماعيل، 

الخلاف إلى ظهور فرقة أنكرت وفاة إسماعيل وادّّعت غيبته، وعُُرفت بـ»السبْْعية« أو 



206

الفرقة جماعات عديدة،  المعارف الإسلامية إلى هذه  دائرة  وتنسب  »الإسماعيلية«. 

كالقرامطة والفاطميين والحشاشين وإسماعيلية الهند وإيران، بل وتُرُجع بعض الفرق 

كالدروز والمتاولة والنصيرية إلى جذورها القديمة.

وفي مقابل ذلك، يقدّّم دونلدسن رواية أخرى عن موقف الإمامية، فيزعم أنّّ الإمام 

الصادق كان قد نصّّ أوّّالًا على إمامة إسماعيل، ثم تراجع عن ذلك بسبب كونه 

معتبر،  شيعيّّ  مصدر  أيّّ  إلى  يستند  لا  الادّّعاء  هذا  أنّّ  غير  تعبيره،  وفق  »سكّّيرًاً«، 

ولا يوجد في التراث الإمامي ما يشير إلى عدول الإمام عن إمامة إسماعيل لسلوك 

أخلاقي.

والصحيح أن الاعتقاد السائد لدى بعض الشيعة آنذاك كان يقوم على أنّّ الإمامة تكون 

 للابن الأكبر، فكان التوقّعّ متجّّهًًا نحو إسماعيل، مامّا استدعى من الإمام الصادق

تصحيح هذا الفهم وتأكيد أن الإمامة بالنصّّ الإلهي، لا بالسنّّ. ولهذا ركّّز الإمام على 

.إثبات وفاة إسماعيل علنًًا، وإظهار النصّّ الواضح على إمامة موسى الكاظم

ومن أبرز الشواهد على ذلك الرواية المرويّةّ عن زرارة بن أعين التي أوردها النعماني، 

ونصّّها كما يلي:

»دخلت على أبي عبد الله وعند يمينه سيّّدُُ ولده موسى، وقُدُّّامه مرقد مُُغطّىّ، 

فقال لي: »يا زرارة، جئني بداود بن كثير الرقّيّ، وحمران، وأبي بصير«. ودخل عليه 

المفضّّل بن عمر، فخرجت فأحضرت مََنْْ أمرني بإحضاره، ولم يزل الناس يدخلون 

. فلامّا حشد المجلس قال: »يا  البيت ثلاثين رجلًاا إثرََ واحد، حتّىّ صرنا في  واحدًًا 

داودُُ اكشف لي عن وجه إسماعيل«، فكشف عن وجهه، فقال أبو عبد الله: »يا 

داود أحيٌٌّ هو أم ميت؟« قال داود: يا مولاي هو ميت، فجعل يعرض ذلك على رجل 

رجل، حتّىّ أتى على آخرِِ مََن في المجلس، وانتهى عليهم بأسرهم، وكلٌٌّ يقول: هو 

ميت يا مولاي، فقال: »اللّهّمّّ اشهد«، ثمّّ أمر بغسله وحنوطه وإدراجه في أثوابه. فلامّا 

فرغ منه قال للمفضّّل: »يا مفضّّل احسر عن وجهه«، فحسر عن وجهه، فقال: »أحيٌٌّ 



207 تفكيك الطرح الاستشراقي لعقائد الشيعة الإماميّة

هو أم ميت؟«، فقال: ميت. قال: »اللّهّمّّ اشهد عليهم«. ثمّّ حُُمِِل إلى قبره، فلامّا وضع 

في لَحَده قال: »يا مفضّّل، اكشف عن وجهه«. وقال للجماعة: »أحيٌٌّ هو أم ميت؟« 

قلنا له: ميت. فقال: »اللّهّمّّ اشهد، واشهدوا، فإنّهّ سيرتاب المبطلون، يُرُيدون إطفاء 

نور الله بأفواههم«، ثمّّ أومأ إلى موسى ﴿وََاللََّهُُ مُُتُِِمُّ نُوُرِهِِِ وََلََوْْ كََرِهََِ الْْكََافِِرُُونََ﴾. ثمّّ حثونا 

عليه التراب، ثمّّ أعاد علينا القول، فقال: »الميّّت، المحَنَّط، المكَفَّن، المدفون في هذا 

اللحد من هو؟« قلنا: إسماعيل. قال: »اللّهّم اشهد«. ثمّّ أخذ بيد موسى وقال: 

»هو حقّّ، والحقّّ منه، إلى أنْْ يرث الله الأرض ومََن عليها«]]].

أنّّ الإمام الصادق تعمّّد توثيق  الرواية -كما تؤكّّد المصادر الشيعية-  تُظُهر هذه 

دعوى  أيّّ  على  الطريق  لقطع   ،الكاظم موسى  إمامة  وإعلان  إسماعيل  وفاة 

انحراف في خطّّ الإمامة. ومن هنا، يتبيّنن أن ما ذهب إليه دونلدسن من ادّّعاء »سكر 

إسماعيل«، أو تراجع الإمام الصادق عن النصّّ لا يستند إلى أيّّ أساس علمي 

أو تاريخي.

الإمام  إلى  المنسوبة  والمعجزات  الكرامات  بعض  إلى  دونلدسن  أشار  ذلك،  بعد 

اليونان  ثقافيّّة بين علوم  مقارنات  الكاظم، ومرّّ سريعًًا على ظروف عصره، مع 

أن  رأى  أخرى. كما  من جهة  القََبََليّّة  العربيّّة  الحياة  بساطة  وبين  من جهة،  والفرس 

»الشعوبيّةّ«،  حركة  لظهور  مهّّد  ما  العرب،  صورة  تردّّي  في  ساهم  الأموي  الحكم 

مستندًًا إلى الآية الكريمة: ﴿يََا أَهََُيُّا النََّاسُُ إِنَِّاَ خََلََقْْنََاكُُم ِمِّن ذََكََرٍٍ وََأُنُثََىٰٰ وََجََعََلْْنََاكُُمْْ شُُعُُوبًاً 

﴾ )الحجرات: 13( وََقََبََائِِلََ لِِتََعََارََفُُوا إِنََِّ أََكْْرَمَََكُُمْْ عِِندََ اللََّهِِ أَتَْقََْاكُُمْْ إِنََِّ اللََّهََ عََلِِيمٌٌ خََبِِيرٌٌ

وقد فرسّر دونلدسن هذه الآية على أنها تعبير عن تفضيل »الشعوب« على »العرب«، 

حتى في ميادين تفوّّقهم التقليدية كعلم الأنساب والمعرفة بالصحراء، وهو فهم قاصر 

للنصّّ القرآني.

والواقع أن دونلدسن -في توليفته العقديّةّ التاريخيّّة- ابتعد كثيرًاً عن الدقّةّ والموضوعيّةّ، 

]]]- المجلسي، بحار الأنوار، ج48، ص21.



208

إذ لم يقدّّم قراءة متوازنة لعقيدة الشيعة، بل خلط بين التاريخ والعقيدة، ما قاده إلى 

نتائج غير علميّّة. فالإسلام لا يفضّّل شعبًًا على آخر بحسب العِِرق، بل يجعل معيار 

التفاضل هو التقوى، لا كما فهم دونلدسن حين ربط بين الشعوبيّّة والآية الكريمة، 

واعتبر أن الإسلام يمنح الأفضلية للأعاجم على العرب.

الإمام الرضا: الإمام الذي تورّط في السياسة	-

الجديد فيما تناوله دونلدسن من سيرة الإمام الرضا، تشكيكه في صحّّة المناظرات 

والمجالس التي نُسُبت للإمام مع علماء الأديان والمذاهب المختلفة، حيث اعتبرها 

ضعيفة؛ لأنها كُُتبت -حسب زعمه- بعد وفاة الإمام بقرنين من الزمان على يد الشيخ 

ابن بابويه القمي. يقول دونلدسن:

“فكان من السهل طبعًًا على الكاتب، وهو ابن بابويه القمي )ت 431هـ(، أن ينسب 

أقواالًا مناسبة للإمام أو يخترع أجوبة وافية لخصومه، سواء أكانوا يهودًًا أو نصارى أو 

مجوسًًا«.

غير أن دونلدسن قد أخطأ في تحديد سنة وفاة ابن بابويه القمي؛ إذ إنّّ الصحيح أنّهّ 

السفير  وُُلد سنة 306هـ، أي بعد عامٍٍ واحد فقط من وفاة  تُوُفي سنة 381هـ، وقد 

الرابع للإمام المهدي، مما يعني قربه الزمني من عصر النص، فضلًاا عن كونه من 

عائلة علمائية عُُرفت بدقّتّها في نقل الأخبار.

وقد اشتُهُر الشيخ الصدوق بدقّتّه العالية في الرواية والتحقيق، حيث لم يقتصر في 

مصادره على طيف محدود من العلماء والمحدثين، بل روى عن أكثر من مئة وسبعين 

عالمًاً من الطائفتين. وهذا وحده يُضُعف دعوى دونلدسن في اتهام رواياته بالاختلاق 

أو الضعف.

إضافة إلى ذلك، فإن كتب الشيخ الصدوق، ومنها ما رواه عن الإمام الرضا، لم 

تكن تأليفًًا من عنده، بل اعتمد فيها على أصول وكتب سابقة كانت معروفة ومعتمدة 



209 تفكيك الطرح الاستشراقي لعقائد الشيعة الإماميّة

 .ّلدى علماء الشيعة، ومن أبرزها »الأصول الأربعمئة« التي دوّّنها أصحاب الأئمّة

وقد صّرّح الصدوق في كتبه، مثل كتاب: »من لا يحضره الفقيه«، باعتماده على هذه 

الأصول وذكر أسماء من روى عنهم من أصحابها، ما يعزّّز موثوقية ما نقله عن الإمام 

.الرضا

استعرض دونلدسن مشهد الإمام الرضا، مقدّّمًًا صورة تاريخية عنه وعن مدينة طوس، 

ألحقت  التي  العسكرية  الأحداث  تناول  كما  وتطوره.  المشهد  بناء  مراحل  متتبعًًا 

بين  المواجهات  إلى  وصوالًا  لذلك،  المتعددة  الأسباب  مستعرضًًا  بالمرقد،  الضرر 

الثوّّار والحكومة المدعومة بالقوّّات الروسية. وتناول كذلك جهود الترميم والتحسين 

التي قام بها بعض الملوك. بعد ذلك، انتقل دونلدسن إلى وصف تفصيلي للمشهد 

الجوانب  بوصف  السياق  هذا  في  واستمر  المالية.  وإيراداته  وموظفيه  ومكوّّناته 

التنظيمية المتعلّقّة بالمشهد، وهي أمور إدارية لا تتصل بعقيدة الشيعة.

-	)الإمام محمد التقي )الجواد

يبدأ دونلدسن حديثه عن الإمام الجواد بسرد ظروف عودة المأمون إلى بغداد 

بعد انتصاره على الأمين، وارتداء جيشه اللون الأخضر، ثم عودته إلى السواد، ويرى 

في هذا التغريّر دلالة رمزية، ويطرح فرضيّّتين: أن اللون الأخضر كان جزءًًا من خطة 

أو  فلكية  لظروف  استجابة  لاحقًًا  ه  غريّر المأمون  أن  أو   ،الرضا الإمام  لاغتيال 

اجتماعية.

ثم يتناول مقتل وزير المأمون الفضل بن سهل، ذي الميول الفارسيّّة والشيعيّّة، ويرجّّح 

أنه كان مؤثّرًّاً في قرار المأمون بتولية الإمام الرضا للعهد وزواجه من ابنته. ويترك 

سؤاالًا مفتوحًًا حول اغتيال الفضل: هل كان بعلم المأمون أم نتيجة صراع داخلي مع 

»الحزب العربي«؟

تويلّي  عند  مركّّزًاً على صغر سنه   ،الجواد الإمام  الحديث عن  إلى  بعدها  ينتقل 



210

التقوه في  الذين  العلماء  تتبدّّد بشهادة  أثاره ذلك من تساؤلات، قبل أن  الإمامة وما 

تفوّّقه،  فيها  أثبت  علمية  بأسئلة  له  المأمون  اختبار  ويورد  علمه.  برز  وكيف  الحج 

فزوّّجه ابنته، استمرارًًا ـ في رأيه ـ لتقارب عبّّاسي مع الأئمّةّ.

الرضا، بل  ويستنتج دونلدسن من ذلك أن المأمون لم يكن متآمرًاً على الإمام 

كان يُظُهر تقديرًاً حقيقيًًا لهم، مرجّّحًًا تفسيرًاً »طبيعّيًّا« لتبدّّل الألوان بدل ربطه باغتيال 

الإمام.

 ،الجواد الإمام  كرامات  عن  تتحدّّث  التي  للروايات  واضحًًا  رفضًًا  يُبُدي  لكنه 

ويعدّّها »أسطرة« تضعف الطابع الواقعي للسيرة، كما يعرض قصصًًا عن توتّرّ علاقته 

بزوجته أمّّ الفضل، مقدّّمًًا تحليلات غير موثّقّة.

ويشير دونلدسن إلى تحوّّل المأمون نحو الاعتزال، ودعوته إلى القول بخلق القرآن، 

وفرض سبّّ معاوية، وتقديم اسم الإمام علي على المنابر، لكنه يصف ذلك بأنه 

»ضربة في أساس الإسلام«، وهو حكم يعكس تحيّزّه الشخصي، وهو أبعد ما يكون 

عن التحليل العلميّّ. كما يقدّّم فهامًا قاصًرًا للمعتزلة، إذ يختزل منهجهم في قولهم بأن 

العقل هو »المنبع الوحيد للدين«، متجاهلًاا تأسيسهم للعدالة الإلهية على الاستقلال 

العقلي في معرفة الحسن والقبيح.

ويطرح مقارنة غير دقيقة بين اضطهاد فقهاء السنة في محنة خلق القرآن وبين تكريم 

العلويين في زمن المأمون، متجاهلًاا دمويّةّ الفتنة، وموقف أئمّةّ أهل البيت الذين 

دعوا للابتعاد عنها حفاظًاً على وحدة الأمة.

وفي الختام، يذكر أن الإمام الجواد عاد إلى المدينة بعد وفاة المأمون، ثم استدعاه 

المعتصم إلى بغداد، ويرى أن لا دليل قاطعًًا على سوء العلاقة بينهما، سوى الروايات 

التي تذكر استشهاده مسمومًًا بتحريض أو بأمر من المعتصم.



211 تفكيك الطرح الاستشراقي لعقائد الشيعة الإماميّة

-	الإمام علي النقي والإمام الحسن العسكري

في حديثه عن الإمام الهادي، يستمر دونلدسن في رسم صورة من المودّّة التي 

التي  الإشارات  ورغم   .البيت أهل  أئمّةّ  تجاه  العباس  بني  بعض حكماء  يُظُهرها 

كان  الإمام  أنّّ  إالّا  الإمام،  وتُدُين  المتوكّّل  إلى  وصلت  التي  الوشايات  إلى  يوردها 

نيّةّ  حسن  على  دونلدسن  يُصُّرّ  ذلك،  ومع  إليه.  نُسُب  مما  بريئًاً  يخرج  مرة  كلّّ  في 

كان  المتوكّّل  أنّّ  بوضوح  يُظُهر  من شواهد  أورده  ما  أنّّ  رغم  الإمام،  تجاه  المتوكّّل 

يفرض رقابة مشدّّدة على الإمام، مصّّتردًًا له في انتظار أيّّ هفوة ليبطش به. وقد حدث 

ذلك بالفعل، إذ سجن المتوكّّل الإمام في سامراء مدّّة عشرين سنة.

الطبع،  الهادي قضى حياته سجينًًا مكرّمًًّا، هادئ  الإمام  أن  ويخلص دونلدسن إلى 

كرامته،  ذلك حافظ على  المتوكّّل، ومع  بغض  من  النفس، عانى طوال عمره  كريم 

وأبدى قدرة فائقة على الصبر والتحمّّل.

ولا يختلف الحديث عن الإمام الحسن العسكري كثيرًاً عمّّن سبقه من الأئمّةّ؛ 

حيث أشار دونلدسن إلى لمحة من حياته وعلاقته بالخلفاء، وذكر رواية قدوم السّيِّدة 

نرجس خاتون أمّّ الإمام المنتظر، مع ذكر بعض المعجزات.

الطرح  اضطراب  المنتظر:  المهدي  لفكرة  دونلدسن  نقد  ا:  رابًعً
وتهافت الاستدلال

يذهب دونلدسن بعد عرضه لروايات القائم إلى أنّّ فكرة المهدي قد تكون ظهرت 

نتيجة إخفاق الدولة الإسلامية في تحقيق العدل، وأن استعمال لقب »المهدي« سبق 

تدوين الحديث بنحو قرنين، وهي مدة سمحت -في رأيه- بتشكّّل عقيدة المهدويّةّ. 

ونظرًاً لغياب نصّّ قرآنّيّ صريح، يرى أنّّ إثبات الفكرة يعتمد على الحديث.

ويعتمد في تضعيفه لأحاديث المهدي على كلام ابن خلدون، الذي استند إلى عدم 

وجودها في صحيحي البخاري ومسلم، وإلى روايات وردت عن طريق عاصم الذي 



212

اتُّهُم بسوء الحفظ. لكنه يذكر أيضًًا ما نقله ابن خلدون نفسه من أنّّ جمهور المسلمين 

مما  بالمهدي،  ويُعُرف  العدل  يُقُيم  البيت  أهل  من  رجل  بظهور  العصور  عبر  آمنوا 

يكشف عن اضطراب في منهج دونلدسن بين الاعتراف بشهرة الفكرة وبين التشكيك 

في مصادرها.

الثابت أن الروايات حول المهدي متواترة معنىًً، وإن اختلفت تفاصيلها، كما  ومن 

أنّّ غياب الاسم من القرآن لا يلغي وجود المضامين القرآنية التي تتحدّّث عن ظهور 

من  أنّهّا  على  الروايات  تها  فرسّر مضامين  وهي  للأرض،  الصالحين  ووراثة  الحقّّ 

علامات الظهور.

الظهور وروايات  لكنّّه يخلط بين روايات  الغيبة،  بعد ذلك عقيدة  يتناول دونلدسن 

الرجعة، مع أنّّ الرجعة حدََث لاحقٌٌ للظهور في العقيدة الإماميّّة. ويستشهد بقصص 

عن »الصائف بن صائد« من مصادر مختلفة، بعضها غير معتمد، محاوالًا الربط بينها 

وبين فكرة الدجّّال والرجعة، ما يضعف استنتاجاته بسبب اعتماده على مصادر ثانوية 

كدائرة المعارف الإسلامية بدل النصوص الأصليّّة.

ويقدّّم بعد ذلك عرضًًا تاريخيًًا موجزًاً لفترة الغيبة الصغرى، معرّفًّاً بالنواب الأربعة، 

وموضحًًا الظروف العباسية آنذاك. ثم ينتقل إلى الحديث عن مقامات أبناء الأئمة، 

الشيخ صفي  العظيم الحسني، كما يذكر  السيدة المعصومة في قم وعبد  مثل مرقد 

.الدين الأردبيلي ونسبه إلى الإمام الكاظم

وفي سياق حديثه عن زيارة القبور، يرى دونلدسن أنها بقايا تقاليد وثنية، رغم تأكيد 

القرآن على التوحيد، وهو رأي يعكس تبنّّيه لموقف بعض الفرق التي تُنُكر مشروعية 

الزيارة، وغالبًاً ما توجّّه نقدها للشيعة في هذا الباب.

ا: بداية جمع الحديث عند الشيعة في نظر دونلدسن خامًسً

أول واضع  مالك  الإمام  فعدّّ  منظورٍٍ سنّّي،  الحديث من  نشأة  بتناول  يبدأ دونلدسن 



213 تفكيك الطرح الاستشراقي لعقائد الشيعة الإماميّة

مالك  موقف  أن  ويرى  تاريخيًاً.  صحيحة  غير  دعوى  وهي  الإسلاميّّ،  للتشريع 

المخالف للسلطات السياسيّّة أثّرّ في منهجه في جمع الحديث ودفعه إلى اليّترثّ، 

وأن تأليفه للموطأ جرى تحت ضغط الظروف السياسية.

معارضة  سياق  في  كُُتب  مسنده  أن  معتبرًاً  حنبل،  بن  أحمد  الإمام  إلى  ينتقل  ثم 

للعباسيين، وفيه روايات تتضمّّن مناقب للأمويين، وأخرى توافق بعض آراء الشيعة. 

أمّّا الصحاح الستّةّ، فيراها نتاجًًا لعصر عباسي عمل على إخفاء ذكر الأمويين، مع بقاء 

تأثير »الرأي العام« في ضبط ما يُرُوى، مستشهدًًا بحادثة ضرب النسائي بسبب روايته 

فضائل الإمام علي. ويلاحظ أن الشيعة ما زالوا يحتفظون بأحاديث في فضائل 

أهل البيت وردت في تلك الصحاح نفسها.

ويتصوّّر دونلدسن أن العصر البويهي شهد مبالغة في مدح أهل البيت وانتقاصًًا من 

الأمويين والعباسيين، مع ظهور أحاديث متأخّّرة ذات أسلوب أدبّيّ. لكنه، رغم إقراره 

تلك  من  الشيعة  موقف  نفسه  الوقت  في  ينتقد  الحديث،  لعلماء  الدولة  باضطهاد 

الدول، في طرح غير متوازن.

ويُسُجّّل على دونلدسن إغفاله أهم حقيقة تاريخية، وهي قضية منع تدوين الحديث 

كان  المسلمين، في حين  أغلب  عند  الكتابة  تأخّّر  إلى  أدّّى  الإسلام، مما  في صدر 

الشيعة يدوّّنون الحديث في عهود الأئمة أنفسهم. فالكتب الأربعة الشيعيّةّ بُنُيت على 

أصول حديثية مبكرة، لا على تدوين متأخّّر.

وفي تقسيمه لكتب الحديث، يعتمد دونلدسن تصنيف بروكلمان الذي يميّّز بين كتب 

الزيدية وكتب »الشيعة الفرس«، معتبرًاً القسم الثاني أساسًًا لدراسة الإمامة. ويعرض 

أسانيد  قِِرصَر  ويعلّلّ  السنّّيّّة،  الصحاح  عن  زمنًًا  متأخّّرة  أنها  ويرى  الأربعة،  الكتب 

الشيعة بعقيدة العصمة، دون أن يلتفت إلى أن تلك الأسانيد تستند إلى أصول مدوّّنة 

منذ عصر الأئمة وليست اختصارًًا اعتباطّيًّا.



214

وفيما يتعلّقّ بالمجتهدين والعلماء المتأخّّرين، يتناول دونلدسن التحوّّلات السياسية 

في إيران بين الحكم السنّّي والشيعيّّ، حتى قيام الدولة الصفوية التي اتّخّذت التشيّعّ 

الحكم  فترات  وفي  الإيراني.  المجتمع  طبيعة  يلائم  ذلك  أنّّ  ويرى  رسمّيًّا،  مذهبًًا 

عند  العلمي  نشاطهم  يُظُهرون  بينما  التقيّّة،  إلى  يلجأون  الشيعة  علماء  كان  السنّّيّّ 

تحسّّن الظروف.

في القرن السادس الهجري، يبرز الشيخ الطبرسي، مؤلّفّ جامع الجوامع، ثم يعرض 

دور نصير الدين الطوسي الذي انتقل من أسر الإسماعيلية إلى خدمة المغول، وأشرف 

الدين  نجم  مثل  المغول،  برزوا في عهد  يذكر علماء  إنشاء مرصد فلكي. كما  على 

مختصرة  قائمة  يورد  ثمّّ  الحلي،  مة  والعالّا الإسلام،  شرائع  صاحب  يحيى  بن  جعفر 

بأسماء عدد من العلماء وإنجازاتهم.

ا: عقيدة الإمامة في عرض دونلدسن: العصمة والشفاعة سادًسً

ويؤكّّد دونلدسن أنّّ الشيعة يشترطون النص الإلهي لإثبات الإمامة، ويستعرض الأدلة 

مة المجلسي. وينتقل بعدها لعرض عقيدة العصمة،  المنقولة في »حياة القلوب« للعالّا

معتمدًًا على مصادر شيعية لخّّصها المستشرق إدوارد براون، مبيّّنًًا إجماع الشيعة على 

تفسير المجلسّيّ  بينها  والعقليّّة، ومن  النقليّّة  أدلّتّهم  الأنبياء والأئمّةّ، وذاكرًاً  عصمة 

للآيات والروايات وطرحه الكلامي لمسألة قدرة المعصوم على ارتكاب المعصية.

أصل فكرة العصمة في الإسلام عند دونلدسن	-

الكتاب المقدس، وأنّّ  العصمة لم تكن موجودة في  أنّّ فكرة  يذهب دونلدسن إلى 

مفهوم  تطوّّر  -بنظره- في  أثّرّت  تكون  قد  الأنبياء مخطئين  فيها  يظهر  التي  الروايات 

الكلام  وعلم  القرآن  تأثّرّ  احتمال  إلى  دليل،  دون  ويُلُمّّح،  الإسلام.  في  العصمة 

الإسلامي بهذه النصوص، وهو استنتاج متهافت يفتقر إلى الدليل.

الأنبياء، ويقارن  الخطأ إلى  نسبة  يُفُهم من ظاهرها  التي  الآيات  بعدد من  ويستشهد 



215 تفكيك الطرح الاستشراقي لعقائد الشيعة الإماميّة

بين »ذنوبهم« وبين معاصي طغاة كفرعون، في عرضٍٍ يفتقر إلى الدقّةّ. كما يستشهد 

بغياب نقاش العصمة في المناظرات الأولى بين المسلمين والمسيحيين -مثل رسالة 

أنّّ العصمة  الكندي، وكتاب »الدين والدولة« لعلي الطبري- ليستنتج  الهاشمي إلى 

نشأت لاحقًًا داخل البيئة الكلامية الشيعية.

ومع ذلك، يعرض روايات شيعية مبكرة تُشُير إلى العصمة، كحديث الإمام الصادق 

في تفسير آية الإمامة من سورة البقرة، وهو ما يناقض زعمه بتأخّّر نشوء العقيدة. ثم 

يشير إلى اعتراف بعض علماء السنّّة -كالفخر الرازي- بالعصمة، ويرجع ذلك، دون 

تمحيص، إلى تأثّرّهم بالشيعة أو بالصوفية أو المعتزلة، في تناقض ظاهر مع منهجه.

في المقابل، يوضح دونلدسن أنّّ الشيعة يقدّّمون منظومة تفسيرية متماسكة تُعُيد فهم 

الآيات التي ظاهرها نسبة الذنب للأنبياء، وتنفي عنهم المعصية بالمعنى الشرعي.

شفاعة الأنبياء والأئمةّ في فهم دونلدسن	-

مستدالًّا  الأنبياء،  شفاعة  مفهوم  تأكيد  يُرُد  لم   محمد النبي  أنّّ  دونلدسن  يرى 

برفضه للتصوّّر اليهودي القائم على العصمة الجماعية للأمّّة أو خلاصها بالانتساب. 

ويعرض محاولات المسلمين التوفيق بين الشفاعة وبعض الآيات، ناقلًاا رأيًاً يرى أنّّ 

دور الأنبياء يقتصر على الدعاء لا رفع العقاب.

وينتقل لعرض الشفاعة في الفكر الشيعي، ويصفها بأنها أوسع وأعمق، خصوصًًا فيما 

يتعلّقّ بالإمام الحسين، محاوالًا مقارنتها بمفهوم »الخلاص« في المسيحية، وهو 

ما قاده إلى نتائج غير دقيقة وإلى ربط مضطرب بين الشفاعة والإمامة. ويتجاهل أنّّ 

الشفاعة عقيدة إسلامية عامّّة تؤكّّدها نصوص قرآنية صريحة.

كما ينقل رأيًاً يفيد بأنّّ من لم يؤمن بالإمام الحق فهو من المسلمين في الدنيا ومن 

الكافرين يوم القيامة، لكن الردّّ يوضح أنّّ الشيعة لا يكفّّرون عموم المسلمين، وأن 

الكفر لا ينطبق إالّا على من جحد الإمامة مع العلم بأحقّّيتها، وهو أمر نادر.



216

ا: الفرق الشيعيّّة في الأزمنة الحديثة في نظر دونلدسن سابًعً

يبدأ دونلدسن بعرض الإسماعيلية، معتبرًاً أنهم طوّّروا فكرة »الظهور الدوري للعقل 

«، وربطوها بسلسلة الناطقين السبعة من الأنبياء، ثم بسلسلة الأئمّةّ التي تنتهي  ّ الك�لّيّ

العقيدة  جوهر  أن  ويستنتج  وابنه.  إسماعيل  إلى  الانتقال  قبل  الصادق،  جعفر  عند 

الإسماعيلية يقوم على تكامل الوحي عبر تجلّيّات متكرّّرة للعقل الكلّيّ.

ومن هذا المنطلق يذهب إلى أن فكرة الغيبة ظهرت أوالًا عند الإسماعيلية ثم تبنّّاها 

في  ظهوره  عدم  إلى  مشيرًاً  عشر،  الثاني  الإمام  غيبة  عن  بعدها  ليتحدّّث  الإمامية، 

أحداث فارقة كالعصر البويهي أو الغزو المغولي، ويرى أن هذا الغياب الطويل ساهم 

في ظهور الشيخيّةّ.

الرشتي،  كاظم  السيد  وخلفه  الإحسائي  أحمد  الشيخ  إلى  الشيخيّّة  تأسيس  ويعزو 

معتمدًًا في عرض عقائدهم على مقالة موسوعية دون الرجوع إلى المصادر الأصلية. 

ورغم عرضه، تبقى الشيخيّّة ضمن الإطار الإمامي الاثني عشري، بخلاف البابيّةّ التي 

انشقّّت لاحقًًا إلى بهائيّّة وأزليّّة، وهما خارج المذهب -بل خارج الإسلام- بعد ادّّعاء 

النبوّّة والدعوة إلى دين عالمي جديد.

ة من  إيّاّه صاحب رؤية أخلاقية مستمَدَّ بإيجابية، معتبرًاً  الله  ويصف دونلدسن بهاء 

المسيحية، ويرى مع ذلك أنه ما يزال يؤمن بظهور الإمام الغائب.

وتتبلور فكرته الرئيسة في القول إن الشيخية والبابيّّة والأزليّةّ والبهائيّّة نشأت -في رأيه- 

نتيجة الانتظار الطويل لغيبة الإمام الثاني عشر، باعتبارها محاولات للخروج من دائرة 

القّتربّ. غير أنّّ هذا مجرد افتراض شخصّيّ لا يقوم على دليل قاطع.

أما الحقيقة الثابتة التي لا يداخلها شكّّ، فهي أنّّ المذهب الشيعيّّ الاثني عشري يمثّلّ 

الإسلام المحمّّديّّ الأصيل الذي جاء به النبي محمّّد، وأن عقائده -وفي مقدّّمتها 

للمسلمين،  وعلّمّه   الإسلام نبي  سنّّه  ما  إلى  مستندة  والغيبة-  بالإمامة  الإيمان 

وهي عقائد راسخة في الكتاب والسنّّة، لا تحتاج إلى تطوّّر أو تبدّّل عبر الزمن، لأنّهّا 

متجذّّرة في مصادر التشريع الإسلامي الثابتة.



217 تفكيك الطرح الاستشراقي لعقائد الشيعة الإماميّة

الخاتمة

بعد عرض وتحليل أبرز ما ورد في كتاب عقيدة الشيعة للدكتور دوايت دونلدسن، 

يمكن القول إن هذا العمل -رغم ما يُظُهره من اهتمام ظاهر بالعقيدة الشيعية وتاريخها- 

يعاني من اضطراب منهجيّّ واضح، وخلط بين السرد التاريخي وعرض العقائد، دون 

الالتزام بحدود التوثيق أو التحليل الموضوعي.

لقد تناولت هذه القراءة جملة من الموضوعات الجوهرية التي اعتبرها المؤِلِّف ضمن 

العقيدة الشيعيّّة، مثل الإمامة، والغيبة، والعصمة، والشفاعة، ما يعني أنّهّ لم يتطرّقّ إلى 

الخلافة،  أحداث  تناوله  إلى  إضافة  ومعاد.  وعدل  ونبوّّة  توحيد  من  العقيدة  أصول 

وتاريخ جمع الحديث، وشخصيات الأئمة وسيرهم، والفرق الشيعية الحديثة.

وقد اتّضّح من خلال هذه المحاور أنّّ دونلدسن كثيرًاً ما يتبنّّى آراءًً خاصّّة، تنسجم 

مع توجّّهات مذاهب مناوئة للشيعة، دون أن يُعُير اهتمامًًا للرؤية الإماميّّة من مصادرها 

الأصليّّة، خاصّّة فيما يتعلّقّ بكرامات الأئمّةّ ومعجزاتهم.

يتوانى  عقائد جمهور المسلمين، لا  مع  الشيعة  تتقاطع عقائد  أنه حين  يُلُاحظ  كما 

المؤلّفّ عن الطعن والتشكيك، متذرّّعًًا بتأويلات بعيدة أو شبهات استشراقيّّة، مما 

يُظُهر أنّّ الطرح غالبًًا يفتقر إلى الحياد العلمي، ويميل إلى ترجيح روايات تاريخية أو 

فقهيّّة تنتمي إلى مدارس فكريّةّ معيّّنة دون أخرى.

إنّّ أبرز ما يؤخذ على المؤِلِّف، هو الخلط المنهجي بين العرض التاريخي والتحليل 

العقائديّّ، وغياب التوازن في تقديم وجهات النّّظر، فضلًاا عن افتقاره إلى الموضوعيّةّ 

حين يُعُلّقّ على قضايا شائكة أو محوريّةّ، فيقوم أحيانًاً بتقديم استنتاجات لا تستند 



218

إلى منهج علميّّ رصين، بقدر ما تُعُربّر عن انطباعات شخصيّّة أو تحيّّزات مسبقة.

كن  وعليه، فإنّّ كتاب عقيدة الشيعة، على ما فيه من مادة تاريخيّّة ومعرفيّّة مهمّّة، لا ميُم

اعتباره مرجعًًا علمًيًّا موضوعّيًّا في دراسة العقيدة الإماميّّة، ما لم يُقُرأ قراءة نقديّةّ متأنّيّة 

تكشف أوجه الخلل والتهافت في طرحه، وتُعُيد الأمور إلى نصابها عبر الرجوع إلى 

مصادر العقيدة من داخلها، لا من تصوّّرات وافدة من خارج بُنُيتها الفكريّةّ والإيمانيّّة.




