
78

تكريس النصّّ القرآنّيّ: نظرة تاريخيّّة
المقال الأول: الوضعيّّة الحاليّّة للدراسات

]*[
القسم الأول]]]

جوشوا ج. ليت�ل]]]
ترجمة: د. علي الرضا رزق]**[

توطئة المترجم

القرآنيّةّ  الدوليّةّ للدراسات  نُشُر هذا المقال منذ فترة وجيزة في مجلّةّ الجمعيّّة 

ليتل  ج.  جوشوا  الباحث  ها  يُعُِدِّ ثلاثيّةّ  من  الأوّّل  الجزء  وهو   ،[[[)JIQSA(

النصّّ  التاريخيّّة لرواية جمع  القيمة  ليلخّّص من خلالها   )Joshua J. Little(

والعنوان  المسلمة.  للجماعة  نهائّيّ  كنصّّ  وتثبيته  الإسلام  صدر  في  القرآنّيّ 

الأصلّيّ للمقال هو:

التي صدرت عن  التخصّّصية  البحوث  بترجمة ونشر سلسلة من  تقوم مجلّةّ دراسات استشراقية  التحرير:  إدارة   -)*(

العلميّةّ والبحثيّّة فإنّنّا نميّّز الموارد  القرآن الكريم، وحرصًًا على الأمانة  شخصيات أو جهات علميّةّ في الغرب حول 

التي تدخّّل فيها المترجم أو إدارة التحرير ونترك النص الأصلي كما هو، وعندما ننشر البحث على حلقات فإننا نُؤُجّّل 

النقد الكامل إلى الجزء الأخير منه، ونستقبل المقالات النقديّةّ على ما نشرناه من باب التفاعل البحثي، وبما ينسجم مع 

أهداف المجلّةّ في نقد أفكار المستشرقين وأطروحاتهم حول القرآن الكريم.

)**(- باحث ومحاور في الدراسات الإسلامية ـ لبنان.

 https://www.degruyterbrill.com/document/doi/10.1515/jiqsa-2025-0016/html :رابط المقال -[[[



79تكريس النصّ القرآنّي: نظرة تاريخيّة

 On the Historicity of ʿUthmān’s Canonization of the
Qur’an, Part 1: The State of the Field

وترجمته الحرفيّة:

»حول تاريخيةّ قوَننَة عثمان للنصّ القرآنّي، الجزء الأوّل: حالة الدراسات«

وقد عمدنا إلى تعديل العنوان في الترجمة العربيّة ليكون جامعًا للمحتوى الكلّّي 

للأجزاء الثلاثة حين اكتمالها. 

بشكل  الكاتب  سيشرح  كما   ،)Canonization( »التكريس«  مصطلح  يشير 

موجز في الحاشية الأولى من المقال، إلى عمليّّةٍٍ يتمّّ من خلالها »تثبيت« نصّّ 

ما وفق نسخة أو رواية محدّّدةٍٍ منه، ومن ثمّّ تكريس هذه النسخة كمرجع أوحدََ 

النصّّ، وذلك مقابل إقصاء نسخ أو روايات أخرى، أو  للجماعة المهتمّّة بهذا 

إبعادها أو تنقيحها. وأشهر الأمثلة على ذلك، العمليّّة التي تمّّ من خلالها مثلًاا 

يوحنّّا( كنصوص  لوقا،  )متى، مرقس،  اليوم  الأربعة المعروفة  الأناجيل  اعتماد 

مقبولة لدى الكنيسة، وإقصاء ما سواها بوصفها نصوصًًا مزيّفّة أو منحولةًً على 

النصوص  قيمةًً من  أقلّّ  الحدّّ الأدنى، بوصفها  أو في   ،)Apocryphal( كتّاّبها 

. وهذا الحدث بعينه  ّ الـمُُكَرَّسة، سواء لجهة وثاقتها التاريخيّّة أو مضمونها الن�صّيّ

هو الـمُُلهم لكثيرٍٍ من الدراسات الغربيّّة التي تناولت أحداثًاً مشابهةًً في التاريخ 

الإسلاميّّ، لا سيما ما يتّصّل بالقرآن الكريم أو الحديث النبويّّ]]]. وغالبًًا ما يُعُربّر 

عن تلك النصوص التي قُبُِِلَتَ بعنوان »النصوص القانونيّّة«، وعن العمليّةّ نفسها 

بألفاظ من قبيل: »القََونَنَة«، أو »التقنين«. ولأنّّ النصّّ بعدها يتّخّذ بعدًًا قداسًيًّا 

– بمعنى أنّّ الجماعة التي تعتقد به تؤمن حينها بأن النصّّ الذي تمّّ اعتماد منزّهّ 

النصوص، وأنّهّ يصحّّ استعماله  له بسلطةٍٍ مرجعيّّة على سائر  الخطأ، وتقرّّ  عن 

يجوز  وأنّهّ لا  والعبادة،  والدعوة  والتعليم  والتفسير  كالتأويل  دينيّّة  في سياقات 

النبوي، حيث اختار المترجم  )Jonathan Brown( حول الحديث  ]]]- من ذلك مثلًاً ترجمة كتاب جوناثن براون 

العنوان التالي: قوَننَة البخاري ومسلم. تكوين قانون الحديث السنّي ووظائفه، وذلك ترجمةً للعنوان الأصليّ:

The Canonization of al-Bukhārī and Muslim. The Formation and Function of the Sunnī Ḥadīth Canon.



80

»التقديس«،  العمليّّة اسم:  أيضًًا على  يُطُلق  فقد  تعديله ولو شكلًيًّا –  أو  تغييره 

الأشخاص،  تقديس  بعمليّّة  ألصق  هذََين المصطلحين  أنّّ  »التطويب«، غير  أو 

. كما أنّّ لفظ »القانون« وما يُشُتقّّ منه – وهو ما  كما في الكنيسة الكاثوليكيّّة مثلًاا

يُقُابل في الترجمات مصطلحََ )Canon( في الإنكليزيّةّ، أي مجموعة النصوص 

الـمُُكَََرَّسة والمقبولة – قد يُشُكل على القارئ المعاصر، أو قد يوحي بمعانٍٍ غير 

ذات صلة. كما أنّّ التقدّّيس لا يُفُهم منه بالضبط أنّّ المعنيّّ بالأمر هنا هو نصّّ أو 

مجموعة نصوص. ولذلك، فقد اخترنا –كما اختار آخرون– ترجمة المصطلح 

بـ»التكريس«. ويجوز ربما نقل المصطلح إلى »التكريس القانوني« أو »الاعتماد 

الاستعمال ولا  يثقل في  قد  التعريب  هذا  أنّّ  ، غير  معيّنن دينيّّ  لنصّّ  القانونّيّ« 

الاستعمالات  »ك.ر.س« في  الجذر  ويحمل  المعنى.  كبيرة في  فائدةٍٍ  ذا  يكون 

القديمة والحديثة معانٍٍ قريبةًً لما نصبو إليه؛ فقد جاء في لسان العرب: »تَكَََسَََرَّ 

الشيء وتكارَسَََ: تراكََم ]...[ وََتَكَسَََرَّ أُسُُُّ البناء: صََلُبََُ واشتَدَّ ]...[ كََرِسََِ الرجلُُ 

 ]...[ لِتَِكَََرُّسُِِها  بذلك  سُُمّّيََت  الكُُتب  مِِن  وََالكَُُرَّاسََةُُ  قَلَبِِه،  عِِلمُُهُُ على  ازدََحََمََ  إذا 

سَََسَّهُُ.  وَكَِِرْسُُْ كُُلّّ شيء: أصلُهُُُ«. وقال في محيط المحيط: »كََسَََرَّ البناءََ تكريسًًا: أَ

و]كرّسََّ[ الأسقفُُ البيعة والأواني وغيرها، خصّّصها لخدمة الله ]...[«. وبلحاظ 

هذا الحقل المعجميّّ الذي يدور بين التأسيس والصلابة والتراكم وكون الشيء 

أصيلًاا وجعله مقدّّسًًا في سياقات محدّّدة، فإنّّ »تكريس النصّّ« في سياق دينيّّ 

يُرُاد منه تثبيته واعتماده والتأسيس عليه. وهذا هو المعنى المراد في عنوان المقال 

الأصلّيّ.

وسيلاحظ القارئ أنّ المقال مباشر في أسلوبه، تقريريّ في بنيته، تلخيصّي في 

معالجته. غير أنهّ لا بدّ من الإشارة إلى أنّ استيعاب المقال لهذا العدد الكبير من 

الدراسات القرآنيّة المتصّلة بالموضوع يجعل منه عملًًا مرجعيًّا يسُتفاد منه في 

الأصليةّ،  إلى مصادرها  والإشارة  الموضوع،  الواردة في  المختلفة  الآراء  توثيق 

وتقييمها من وجهة نظرٍ محايدةٍ إلى حدٍّ بعيد. وهو ما نرى فيه فائدةً لجمهور القراّء 

الدراسات  الغربيّة في مجال  النتاجات  آخر  بالاطلّاع على  والباحثين المهتمّين 

للنقاش  كبيرة  مساحة  ثمةّ  فإنهّ  وتقييمًًا،  وتجميعًا  تلخيصًا  كونه  ومع  القرآنيةّ. 



81تكريس النصّ القرآنّي: نظرة تاريخيّة

المناسب  المكان  ليست  نفسها  الترجمة  أنّ  على  نفسه.  البحث  منطلقات  في 

لمساجلة الكاتب أو الاستدراك عليه أو توجيه كلماته. ولهذا، فقد اقتصرنا على 

نقل النصّ الإنكليزيّ إلى العربيّة ولم نتدخّل أو نضُف على الحواشي إلّّا ما نظنّ 

أنهّ لا بدّ من إيضاحه للقارئ العربّي، مفسحين المجال أمام الناقدين والدارسين 

لمناقشة المقال في مناسبات ومواضع أخرى.

بعمليةّ  المقصود  أنّ  هي  إليها  القارئ  إلفات  نودّ  التي  الأخيرة  والملاحظة 

قيام  عن  المسلمين  تواريخ  المنقولة في  الحادثة  هو  المقال  هذا  التكريس في 

الخليفة الثالث، عثمان بن عفّان، بتوحيد المصاحف. والفكرة التي يدُافع عنها 

التاريخيّة، وذلك في  الناحية  الرواية هي الأعلى قيمةً من  أنّ هذا  المؤلفّ هي 

مقابل رواية أخرى لا تزال سائدةً في بعض الأوساط الغربيّة ومفادها أنّ الحجّاج 

بن يوسف الثقفيّ هو مَن قام بعمليّة التكريس تلك، أو قام بها من جديد. وكما 

في  تنقيحه،  أو  تجميعه  أو  نصّ،  انتخاب  يعني  هنا  التكريس  فإنّ  يخفى،  لا 

مقابل إقصاء نصوص أخرى، ما يعني إقرارًا بوجود مصاحف أخرى )مصاحف 

الصحابة، كمصحف أمير المؤمنين، ومصحف عبد الله بن مسعود، وغيرهما( 

قبل المصحف الذي أقرتّه عمليّة التكريس في عهد عثمان. ولذلك، فإنهّ ينبغي 

هنا التفريق بين ما يتناوله الكاتب وبين مسألتين قد تكونان على صلةٍ بالمسألة: 

الأولى، أصلُ وجود مصاحف أخرى قبل المصحف الذي تمّ تكريسه )وعمليًّا، 

تمّ تعميمه من قبل سلطة مركزيةّ على سائر المجموعات والمناطق(؛ والثانية، 

مناقشة النسبة بين مصحف عثمان وبين سائر تلك المصاحف، سواء كان ذلك 

لجهة احتوائه على كلّ ما في غيره من المصاحف )أي السؤال عمّّا إذا كان قد 

والآيات  السور  ترتيب  أو  عثمان(،  مصحف  يـَحوِهِ  ولم  القرآن  من  شيء  ضاع 

فيه. فالكاتب لا يقارب هذه الإشكالات، بل يتحدّث حصًرا عن تاريخيةّ توحيد 

بمثابة  ويتخّذه  التاريخيّة  الناحية  من  راجحًا  يراه  ما  وهو  للمصاحف.  عثمان 

حدث أو عمليةّ تمّ باختتامها تكريس النصّ القرآنّي كنصّ محدّد ونهائّي.

السبعين  )حوالى  النصّ  لطول  وذلك  الأوّل  المقال  من  الأوّل  القسم  هنا  ننشر 



82

الجزء  الكرام. ويضمّ هذا  القراّء  الإنكليزيّ(، وتسهيلًًا على  صفحة في الأصل 

كون  لفرضيّة  المؤيدّة  الحجج  وعرض  المقال  لإشكاليّة  الكاتب  استعراض 

يلي  أن  على  القرآنّي.  للنصّ  الأساسّي  والمكرسّ  الجامع  هو  عفّان  بن  عثمان 

القسم الثاني من المقال الأوّل أيضًا –والذي يعالج فرضيّة كون الحجّاج هو مَن 

وبحسب  الله.  شاء  إن  المجلةّ  من  المقبل  الإصدار  التكريس– في  بعمليّة  قام 

ملحوظة يوردها المؤلفّ في نهاية هذا المقال، سيُخصّص المقال الثاني من هذه 

بتوحيد  بقيام عثمان  المتعلقّة  تاريخيّ-نقديّ للأحاديث  تحليل  الثلاثيّة لإجراء 

المصاحف وتكريس النصّ القرآنّي. ويرى الكاتب أنّ نتائج هذا التحليل ستؤكّد 

على أنّ هذه الأحاديث تعكس حدثاً راسخًا في الذاكرة الجماعيّة المبكّرة لدى 

حجج  لتطوير  المؤلفّ  فسيُخصّصه  والأخير،  الثالث  المقال  أمّا  المسلمين. 

إضافيةّ –مستندة إلى الأحاديث كذلك– لدحض فرضيّة مسؤوليّة الحجّاج وعبد 

الملك عن إقرار النصّ القرآنّي المتعارف عليه وتثبيته وتعميم استعماله.

ملخّص المقال كما في الأصل الإنكليزيّ

شكّل السؤال حول هوية الحاكم المسلم، أو رجل الدولة )Statesman(، الذي 

القرآنّي(،  الرسم  )أي  الكريم  للقرآن  النصّ الأساسّي  مبكّر بجمع  قام في وقت 

قرنٍ من  الغربية، وذلك لأكثر من  نقاش حادّ في الأوساط الأكاديمية  موضوع 

الزمن. فمن جهة، قبَِل معظم الدارسين الغربيّين ماضيًا وحاضًرا الرواية التاريخيةّ 

الإسلاميّة التي تجمع على أنّ الحاكم العربّي المسلم عثمان بن عفّان )حكم من 

24 إلى 35/ 644 إلى 656( هو الذي قام في وقت مبكّر من تاريخ الإسلام 

بتكريس الرسم القرآنّي. ومن ناحية أخرى، لا تزال أقليّّة من الباحثين المنتمين 

إلى تيّار متواصل من الدراسات التنقيحيّة، لا تزال منحازةً إلى جملةٍ من المصادر 

المسيحيّة التي تدّعي أنّ الخليفة الأموي عبد الملك بن مروان )حكم من 65 

إلى 86/ 685 إلى 705(، وعامِلهَ ذا السمعة السيّئة الحجّاج بن يوسف الثقفيّ 

تذهب  بل  حقيقةً،  القرآنّي  النصّ  بتكريس  قاما  اللذان  هما   ،)714  /95 )ت 

تلك الدراسات حتىّ إلى وصفهما بأنهّما جامِعا النصّ القرآنّي أو مؤلفّاه. وثمةّ 



83تكريس النصّ القرآنّي: نظرة تاريخيّة

باحثون غربيوّن آخرون ممّن جادلوا حول مواقف وسطية مختلفة: من قبيل أن 

الحجّاج قام بتنقيح الرسم الذي أقرهّ عثمان بن عفّان وأعاد تكريسه؛ و/ أو أنّ 

الحجاج قام فقط بتصحيح بعض الأخطاء الكتابيّة فيه؛ و/ أو أنّ الحجّاج أضاف 

علامات التشكيل إليه فحسب. تحاجج هذه المقالة –وهي الأولى في سلسلة 

أيدينا تدعم بشكل قويّ فرضيّة أن  بأنّ الأدلةّ المتاحة بين  من ثلاث مقالات– 

يكون عثمان بن عفان هو مَن كرسّ الرسم القرآنّي الأساس. كما أنّ تلك الأدلةّ 

دور  بشأن  المطروحة  الفرضياّت  جميع  أخرى،  جهة  من  وتدحض،  تعارض 

الحجّاج بن يوسف في عمليّة التكريس تلك.

الكلمات المفتاحيّة

بن  عثمان  القرآنّي؛  النصّ  تكريس  القرآنّي؛  النصّ  تدوين  القرآن؛  القرآن؛ جمع 

عفانّ؛ الحجّاج بن يوسف؛ عبد الملك بن مروان؛ الأمويوّن؛ المروانيّون؛ خلافة 

عثمان بن عفان.

مقدّمة

الحاكم  هوية  شأن  في  الغربيّوّن  الباحثون  تناقش  الزمن،  من  قرن  من  لأكثر 

المسلم، أو رجل الدولة )Statesman(، الذي اضطلع في وقت مبكّّر في عمليّةّ 

الصامت]]]  الحروفّيّ  الهيكل  تثبيت  إلى  أدّّت  والتي  القرآنّيّ]]]،  النصّّ  تكريس 

]]]- أقصد بمصطلح »التكريس« )Canonization( الحدث أو العمليّّة التي تؤدّّي إلى أن يصير نصٌٌّ ما )أو نسخة 

معيّّنة منه(: )1( واسع الانتشار في نطاق مجتمعٍٍ ما؛ )2( ومتمتّعًًّا بمكانة مهيمنة أو رسميّّة في ذلك المجتمع؛ )3( ممّّا 

ينتج عنه أن يستقرّّ ذلك النصّّ في أعين الجماعة التي تؤمن به، وأن يستقرّّ كذلك في أثناء عمليّّة تناقله وحفظه إلى 

النسخ بل وحتى احتمال إدخال بعض الإضافات عليه؛  حدٍٍّ كبير. ولا يلغي ذلك، بالطبع، إمكانيّّة وقوع أخطاء في 

 .)Codification( »ويُشُار أحيانًاً إلى العملية الأخيرة التي يتمّّ من خلالها تثبيت النصّّ بصورة نهائيّّة باسم »التدوين

أمّّا الجانب العقائدي-المعياريّّ لعمليّةّ التكريس، والذي يصبح النصّّ بموجبه مصدرًًا أساسًيًّا –أو المصدر الوحيد– 

التكريس كما يُسُتعمل  العقائد والأحكام الشرعيّّة في المجتمع فهو خارج نطاق هذا المقال. حول مفهوم  لاستنباط 

هنا، انظر:

Neuwirth, “Qurʾan and History”, 2, 13; Donner, “The Qurʾān in Recent Scholarship”, 41; Dye, “Pourquoi 
et comment se fait un texte canonique?”, 56–62, 85; idem, “Le corpus coranique”, 850–56, 860, 887–89.

]]]- من المعروف أنّّ الكتابة العربيّّة لا تظهر فيها الصوائت القصيرة )الفتحة والضمّّة والكسرة(، لأنّهّا غير مكتوبة. 

والمقصود بالهيكل الحروفيّّ الصامت هو رسم الحروف العربيّّة )وكان بعضها غير منقوط في الفترات المبكّّرة( من 



84

)الرسم( للنصّّ الموجود حالًيًّا في جميع مخطوطات القرآن تقريبًًا]]]. ثمّةّ إجماع 

في التراث التاريخيّّ الإسلاميّّ على أنّّ الخليفة عثمان بن عفّّان )حكم من 24 

إلى 35/ 644-656( هو الحاكم المسؤول عن تلك العمليّّة. وقد أيّدّ هذا الرأي 

في البداية مؤسّّسو الدراسات الإسلاميّّة الأوروبيّّة الحديثة حول الإسلام المبكّّر، 

بول  خرق   ،1911 عام  في  ولكن،  عشر]]].  التاسع  القرن  غضون  في  وذلك 

كازانوفا )Paul Casanova( هذا الإجماع، وشكّّك في تاريخيّّة الفرضيّّة القائلة 

القرآني. عوضًًا عن ذلك، حدّّد كازانوفا  النصّّ  بتكريس  بن عفان  بقيام عثمان 

الوالي سيّّئ السمعة، وعاملََ الخليفة الأموي عبد الملك بن مروان )حكم من 65 

إلى 86/ 685 إلى 705(، الحجّّاج بن يوسف الثقفي )ت 95/ 714( باعتباره 

الشخص المسؤول فعلًيًّا عن عملية تكريس النصّّ القرآنّيّ]]]. غير أنّّ الإجماع 

تَبَع  الذي  القرن  نصف  خلال  السائد  الاعتقاد  هو  ظلّّ  العثمانيّّة  الفرضيّةّ  على 

أطروحة كازانوفا]]]، ولكنّّ هذا الموقف بات عليه التعاملُُ، بدءًًا من ذلك الوقت، 

، حيث يمكن قراءته بأكثر  دون تلك الحركات، والذي قد يحتمل أكثر من تأويل، كما في هيكل كلمة »ىــىــٮ« مثلًاا

من صيغة )بيت، نبت، بنت، ...(، وبأكثر من ترتيب للحركات بما يحوّّل الكلمة من معنًًى إلى آخر، أو من صيغة صرفيّّة 

(. ويُدُعى هذا الشكل الأساسيّّ للحروف هنا »الرسم القرآنيّّ«، وهو الذي تشترك  إلى أخرى )من فعل إلى حرف مثلًاا

فيه جميع المخطوطات القرآنيّّة المعروفة في زماننا. )المترجم(.

]]]- لمراجعة ملاحظات متعدّّدة حول اتّسّاق هذا الرسم في المخطوطات القرآنيّّة، انظر:

Muir, The Life of Muhammad, 1: xiv–xv; Nöldeke, Sketches, 53–54; Hurgronje, Mohammedanism, 27–28; 
Lammens, L’Islam, 44–45 [= Islām, 38]; Cook, The Koran, 117; Sadeghi and Bergmann, “Codex”, 364; 
Aʿẓamī, Ageless Qurʾan Timeless Text, passim; Van Putten, “The Grace of God”, 272.

: ]]]- انظر مثلًاا

Weil, Historisch-Kritische Einleitung in den Koran, 46–54; Muir, The Life of Muhammad, 1:xi– xiv; 
Nöldeke, Geschichte des Qorâns, 204 ff.; Sprenger, Das Leben und die Lehre des Moḥammad, 1: 58–59; 
Weil, Geschichte der islamischen Völker, 28–29 [= A History of the Islamic Peoples, 32–33]; Muir, The 
Corân, 38–40; Nöldeke, Sketches, 49 ff.; Goldziher, Vorlesungen über den Islam, 203–4 [= Introduction to 
Islamic Theology and Law, 169].

.Casanova, Mohammed, 103-42 :انظر -[[[

: ]]]- انظر مثلًاا

Margoliouth, Early Development, 37; Mingana and Lewis, Leaves from three ancient Qurâns, xx; Caetani, 
Annali dell’Islam, 7: 388-418 [= “ʿUthman and the Recension of the Koran”]; Schwally, “Betrachtungen”; 
Nöldeke and Schwally, Geschichte des Qorāns, 2:47 ff. [= The History of the Qurʾān, 251 ff.]; Lammens, 
L’Islam, 44–45 [= Islām, 38]; Jeffery, “Progress in the Study of the Qurʾān Text”, 7–8; Levi della Vida, 
“ʿOthmān b. ʿAffān”, 1009, col. 2; Jeffery, Materials, 8; Nöldeke et al., Geschichte des Qorāns, 3:1 ff. [= 



85تكريس النصّ القرآنّي: نظرة تاريخيّة

مع طيف متنوّّع من الفرضيّّات التنقيحيّّة]]] التي تؤيّدّ الفرضيّّة الحجّّاجيّّة]]]، ومنها 

: أنّّ الحجّّاج صحّّح بعض الأخطاء في الرسم القرآنّيّ ومن ثمّّ أعاد تكريس  مثلًاا

النصّّ المصحّّح]]]؛ و/ أو أنّّ الحجّّاج غريّر أو أعاد كتابة الهيكل الحروفّيّ للرسم 

القرآنّيّ الذي أقرّهّ عثمان بن عفّّان ثمّّ أعاد تكريس ذلك النصّّ الجديد]]]؛ و/ أو 

الهيكل الحروفّيّ الأساسّيّ للرسم  الذي وضع  وليس عثمان، هو  الحجّّاج،  أنّّ 

الهيكل  فكّّ عُُجمة  الحجّّاج  أنّّ  مفاده  بالإضافة إلى ذلك، ثمّةّ رأي  القرآنّيّ]]]. 

الحروفّيّ الصامت للرسم العثمانّيّ وذلك بإضافة علامات التشكيل عليه]]].

مت  قدُِّ والحجّاج،  عثمان  أدوار  بشأن  المتقابليَن  الطرحَين  هذين  جانب  وإلى 

John Wans�( 1977م: الأولى من قبل جون وانزبرو  فرضيّتان جديدتان في العام 

brough( الذي حاجج بأنّ نصّ القرآن لم يستقرّ إلّّا حوالى عام 800 ميلاديةّ، أي 

في أوائل العصر العباسّي]]]؛ والثانية من قبل جون برتون )John Burton( الذي 

لنصّ  الفعلّي  الـمُكرِّس  نفسه  النبيّ )ت 11/ 632( كان هو  بأنّ محمّدًا  جادل 

The History of the Qurʾān, 389 ff.]; Gibb, Mohammedanism, 49; Blachère, Introduction, 52 ff.; Bell, Intro-
duction, 42–43; Bell and Watt, Bell’s Introduction, 42–44.

التراث  في  المتبنّّاة  التاريخيّّة  السرديّاّت  رفض  باتّجّاه  عمومًًا  ينحو  استشراقيّّ  تيّّار   )Revisionist( التنقيحيّوّن   -[[[

بل  تاريخيّّة،  غير  المرويّاّت  تلك  كون  في  ويحاجج  الأولى،  المصادر  تاريخيّّة  في  غالبًًا  يشكّّك  وهو  الإسلاميّّ، 

أسطوريّةّ، أو متأثّرّة بالصراعات التي كانت موجودة في المجتمع العربيّّ-الإسلاميّّ الأوّّل. ويُطُلق هذا الوصف بشكل 

عامّّ على كلّّ فرضيّّة أو دراسة تشكّّك في الرواية السائدة بشأن حدثٍٍ تاريخيّّ ما. )المترجم(.

]]]- يُطُلق الكاتب مصطلح »الفرضيّّة العثمانيّةّ« )ʿUthmanic Hypothesis( على الفرضيّّة القائلة بمسؤوليّّة عثمان بن 

 .)ajjājian HypothesisḤ( »اجِِيّّة عفّّان عن تكريس النصّّ القرآنيّّ، وبالمثل، يُسُمّّي الفرضيّّة الأخرى »الفرضيّّة الحَََجَّ

)المترجم(.

.Jeffery, “Ghevond’s Text”, 298 n48; Blachère, Introduction, 75 ff., esp. 77–78, 90–91 :انظر -[[[

.Abbott, The Rise of the North Arabic Script, 47–49; Dietrich, “al-Ḥadjdjādj b. Yūsuf”, 41 :انظر -[[[

]]]- انظر:

Mingana, “The Transmission of the Kurʾān According to Christian Writers”; Crone and Cook, Hagarism, 18.

]]]- انظر:

Nöldeke, Geschichte des Qorâns, 305 ff., esp. 307–8; Margoliouth, “Textual Variations”, 336, 339; Jeffery, 
“Ghevond’s Text”, 298 n48; Bell, Introduction, 43; Bell and Watt, Bell’s Introduction, 47–48.

.Wansbrough, Quranic Studies, 43 ff :انظر -[[[



86

القرآن]]]. ولم تحظَ أيٌّ من هاتين النظريتّيَن بقبولٍ كبير، فتعرضّت فرضيةّ وانزبرو 

على وجه الخصوص لانتقادات جمّة وذلك في سنوات التسعينيات والألفينياّت]]]. 

الفرضيةّ  والعشرين سوى  الحادي  القرن  مطلع  الساحة في  يبقَ في  وبذلك، لم 

العثمانيةّ والفرضيةّ الحَجّاجيّة )بنسخها المتعدّدة(، غير أنّ أولاهما، أي العثمانيةّ، 

لا تزال تحتلّ المكانة الأبرز في الدراسات القرآنيّة في هذا الموضوع]]].

يهدف هذه المقال – وهو الأوّل من ثلاثيّة – إلى تحقيق الأهداف التالية: 

	1 تقديم بيانٍ محدّد وملخّص عن الحجج الرئيسة التي ساقها الباحثون الغربيوّن، -

تأييدًا أو معارضةً، حول أدوار كلٍّ مِن عثمان بن عفّان والحجّاج بن يوسف في 

إقرار النصّ القرآني الـمُكَرَّس؛

	2 تعزيز هذه الحجج وتكميلها بالحجج الداعمة، والتعليقات عند الضرورة، وذلك -

لسدّ بعض الثغرات في نتاجات الدراسات الحاليّة بشأن هذا الموضوع؛

	3 تقديم مقارنة وتقييم لنقاط القوّة والضعف في الحجج المذكورة في هذا الصدد. -

وعلى امتداد هذه الإطلالة النقديةّ، ستنبثق ثلاث استنتاجات أساسيةّ: أوّلًًا، أنّ 

التعامل  في  فشلوا  قد  وأشكالها(  نسخها  )بجميع  الحَجّاجيةّ  الفرضيّة  مؤيدّي 

النصّ  تكريس  بموضوع  المتصّلة  والثانوية  الأوليّة  المصادر  مع  وافٍ  بشكل 

الفرضيةّ  كبير  بشكل  وتؤكد  تدعم  أيدينا  بين  المتاحة  الأدلةّ  أنّ  ثانيًا،  القرآنّي؛ 

العثمانيةّ؛ وثالثًا، أنّ الأدلةّ المتاحة لدينا، في حال القبول بها في أفضل الظروف، 

.Burton, Collection:انظر -[[[

]]]- انظر:

Crone, “Two Legal Problems”, 17–18 (incl. n48); Hoyland, Seeing Islam, 550 (incl. n26); Whelan, “Forgot-
ten Witness”; Donner, Narratives, into. and ch. 1; Motzki, “Collection”; Neuwirth, “Structural, Linguistic 
and Literary Features”, 100; Sinai, “When Did the Consonantal Skeleton of the Quran Reach Closure? 
Part I”, 275; Van Putten, “The Grace of God”, 271; Sidky, “Regionality”, 135–36; Tottoli, The Qurʾan, 3; 
Lindstedt, Muḥammad, 14 ff.

]]]- لطّلالّاع على كتابات في هذا الصدد، انظر أدناه.



87تكريس النصّ القرآنّي: نظرة تاريخيّة

التشكيك  أو  رفضها  عند  أمّا  الحجّاجيّة،  الفرضيّة  ضعيف  بشكل  إلّّا  تدعم  لا 

فيها في أسوأ الحالات، فإنهّا تتعارض بشدّة مع أيّ شكلٍ أو نسخةٍ من الفرضيةّ 

الحَجّاجيةّ. بقولٍ آخر، إنّ الاستناد إلى الأدلةّ المتاحة حاليًّا يقود إلى الاعتقاد بأنّ 

عثمان، وليس الحجّاج، هو الذي قام بتكريس نصّ القرآن.

الحجج المؤيّدة للفرضيّة العثمانيّة

حجج  تسع  الغربيّة  الأكاديمية  الأوساط  في  العثمانيّة  للفرضيّة  المؤيدّون  بلَوَرَ 

مختلفة، بالحدّ الأدنى، تؤيدّ ما ذهبوا إليه من كون عثمان هو المكرسّ الفعلّي 

للنصّ القرآنّي. وسنُدرج هذا الحجج هنا مشيرين إليها برموز: ]عـ.1[، ]عـ.2[، 

]عـ.3[، إلى ]عـ.9[.

-	 ]عـ.1[ حاجج كلٌّ مِن حسين مُدرسّي )Hossein Modarressi( وغريغور شولر 

قيام  حول  الأوائل  المسلمين  بين  المنعقد  الإجماع  بأنّ   )Gregor Schoeler(

إلى   ٌ مؤشِّرِّ المصاحف[  توحيد  ]عبر  القرآنّي  النصّ  بتكريس  عفّان  بن  عثمان 

رسوخ هذا الحدث في الذاكرة الجماعيّة للمسلمين بشكل أصيل، أو أنّ ذلك 

يتوافق مع حدث راسخ في تلك الذاكرة.]]]

-	 سَيناي  ونيكولاي   )Behnam Sadeghi( بهنام صادقي  مِن  كلٌّ  ]عـ.2[ حاجج 

)Nicolai Sinai( بأنهّ كان من الصعوبة بمكان أن يتوافق المسلمون بعد عهد 

عثمان بأجمعهم – وهم الذين كانوا منقسمين إلى فرقٍ ومتوزعّين على مناطق 

ألّّا  أو  القرآنّي،  النصّ  تكريس  بشأن  أو غير أصيلة  مزيفّة  مختلفة – على رواية 

ما  رواية  الإجماع على  أنّ  إلى  ذلك  ويؤشّّر  الرواية.  لهذه  معارضة  بينهم  تظهر 

قام به عثمان يعكس على الأرجح صحّة هذا الحدث كما احتفظت به الذاكرة 

التاريخيّة للمسلمين]]].

]]]-  انظر:

Modarressi, “Early Debates”, 13–14; Schoeler, “Codification”, 787; Welch, “al-Ḳurʾān: 3,” 405, col. 2.

 Sadeghi and Bergmann, “Codex”, 365–66; Sinai, “When Did the Consonantal Skeleton of the :انظر -[[[

Quran Reach Closure? Part II”, 509–10; idem, The Qurʾan, 46



88

-	 وبهنام  شديد،  بإيجاز   ،)Friedrich Schwally( شفالي  فريدريش  أمّا  ]عـ.3[ 

الفرق  قبول  بأنّ  جوهريةّ  بصورة  حاججا  فقد  التفصيل،  من  بمزيد  صادقي، 

المعارضة لعثمان بن عفان بالرواية التي تدعم فرضيّة كونهِِ هو مَن قام بتكريس 

 The( القبول يستوفي »مِعيارَي الاختلاف والإحراج«]]]  إنّ هذا  القرآنّي،  النصّ 

هذا  إلى  وبالاستناد   .)Criteria of Dissimilarity and Embarrassment

وحول نقاط متّصّلة، انظر:

Hurgronje, Mohammedanism, 26–28; Kara, “Contemporary Shiʿi Approaches”, 123–34. Donner, Narra-
tives, intro.

اليهوديّةّ المسيحيّّة( جملةًً من المعايير  ]]]- يستعمل المؤرّخّون الكتابيّوّن )أي الذين يدرسون الكتاب المقدّّس في 

والضوابط لتحديد القيمة التاريخيّّة للمرويّاّت والأحداث المنسوبة إلى المسيح، ويُطُلقون عليها اسم »معايير الأصالة« 

أو »معايير الصحّّة التاريخيّةّ« )Criteria of Authenticity; Criteria of Historicity(. وقد تطوّّرت هذه المعايير 

مع مطالع عصور النهضة والتنوير، وبداية التفكير النقديّّ في التراث المسيحيّّ وقيمته التاريخيّةّ، ومرّتّ في جملةٍٍ من 

التي  التاريخيّّة لبعض الأحداث  الصحّّة  تُسُتعمل كقرائن على  التي  الضوابط  أن استقرّتّ على بعض  إلى  التحوّّلات 

Dis�(  يتعرّضّ لها الإنجيل، أو كمرجّّحات لتفضيل خبر على آخر. ومن ذلك »معيار الاختلاف« أو »معيار الافتراق «

similarity(، وهو يطال تحديدًًا الأخبار والأحداث التي يُسُتدلّّ على رجحان صحّّتها من خلال معارضتها واختلافها 

مع كُُلٍٍّ مِِن: )1( التراث اليهوديّّ الذي كان سائدًًا في القرن الأوّّل الميلاديّّ، و)2( التعاليم القديمة لآباء الكنيسة الأولى 

التي تلت عصر المسيح مباشرةًً. والفائدة التي تحصل من هذا الضابط هو أنّّ أيّّ خبر لا يتوافق مع التعاليم اليهوديّةّ 

وفي الوقت عينه لا يبدو وكأنّهّ يُسُاق لدعم وجهة نظر الكنيسة حول شخصيّّة المسيح وأفعاله لا بدّّ وأن يكون خبرًاً 

تاريخًيًّا مجرّدًًّا عن أيّّ دوافع، سواء كانت للتشكيك في المسيح أو للإعلاء من شأنه. ولا يُسُتعمل هذا المعيار على كلّّ 

الأخبار، بل إنّهّ يؤخذ كقرينةٍٍ في بعض التفاصيل للدلالة على أنّّ الخبر المعنيّّ راجح من زاويةٍٍ تاريخيّّة، بحيث إنّهّ لا 

 .)Discontinuity( سبيلََ إلى نسبته إلى التراث اليهوديّّ أو إلى تعاليم الكنيسة. ولهذا يُعُبّّر عنه أيضًًا بـمعيار الانفصال

إذ إنّّ الخبر يبدو منبتّّ الجذور عن هذََين المصدرين )التراث اليهوديّّ، وتعاليم الكنيسة المبكّّرة(. ففي هذه الحالة، 

ه في تاريخ المسيح.  يصعب تفسير الخبر الوارد إالّا إذا كان قد حدث بالفعل، ولم يكن ثمّّة من حاجةٍٍ أو غايةٍٍ لِدََِِسِّ

، القول المنسوب للمسيح: »أََبَّا، يا أبي، كُُلّّ شيءٍٍ مُُستطاع لديك، فأبعِِد عنّّي هذه الكأس...« )إنجيل مرقس،  فمثلًاا

14: 36(، يحتوي على لفظٍٍ غريبٍٍ عن التراث اليهوديّّ، وهو »أَبَّا«، حيث لا يُعُثر على أيّّ استعمال شبيه في الكتابات 

اليهوديّةّ حتّىّ زمن المسيح، كما أنّهّ ليس من استعمالات آباء الكنيسة الأوائل. 

أمّّا »معيار الإحراج« )Embarrassment(، فيجادل بعض الدارسين بأنّهّ أخصّّ من معيار الاختلاف، وذلك لأنّهّ ينظر 

إلى جانب واحد من الافتراق عن المادّّة التاريخيّّة المحيطة بزمن المسيح، وهو أن يكون الخبر الوارد مخالفًًا لظاهر 

الاعتقاد المسيحيّّ اللاحق مباشرةًً على نشأة المسيحيّّة، ممّّا يسبّّب وقوعًًا في الإحراج للجماعة المؤمنة، بحيث إنّهّا 

تُضُطرّّ إلى نقل خبرٍٍ يخالف مبانيها ورؤيتها. وعلى هذا الأساس، يُطُلق بعضهم على معيار الاختلاف السابق الذكر 

)Double Dissimilarity(. ومن الأمثلة على معيار الإحراج، الرواية حول تعميد  اسمََ «معيار الاختلاف المزدوج« 

د. ومع ذلك، فإنّّ يوحنّّا هو الذي  د في رتبةٍٍ أعلى من الـمُُـعََـَمَّ يوحنّّا للمسيح. فالتعليم الكنسيّّ يضع الشخص الـمُُـعََـِمِّ

يُعُمّّد المسيح لا العكس. فما الذي سيُُضطرّّ الكنيسة إلى نقلٍٍ خبرٍٍ كهذا إنْْ لم يكن له رجحان تاريخيّّ حقيقيّّ؟ كذلك 

اليهوديّةّ حولهم  الجماعات  إقناع  إلى  المسيحيّوّن الأوائل يسعون  فإذا كان  نفسها،  الصلب  إلى حادثة  بالنسبة  الأمر 

بََِذِّ وصُُلِِب، فيما الاعتقاد اليهوديّّ  بأنّّ الشخص المصلوب هو المسيح المخلّصّ، فلماذا قد يصرّّون على كونه قد عُُ

الراسخ يرى أنّّ المسيح سيأتي ليقيم مملكة الربّّ؟

وحول هذه المعايير ونشأتها والإشكالات الواردة عليها، انظر:

Stein, The “Criteria” for Authenticity, 240-245 ;Meier, A Marginal Jew: 4: 11-17; Ehrman, The New Tes-
tament, 204-206. (المترجم).



89تكريس النصّ القرآنّي: نظرة تاريخيّة

المنظور، يسُتبعد أن تقبل الفرق الإسلاميّة المناهضة لعثمان، كالشيعة والإباضيةّ 

مثلًًا، بروايةٍ دخيلةٍ لم تسمع بها من قبل وتمّ اختلاقها من قبل فرقةٍ أخرى. كما 

أنهّ من المستبعد أن تقوم هذه الفرق المعارضة نفسها بوضع الرواية حول عثمان. 

وبذلك، فإنّ قبول هذه الفرق المعارضة، ولو على مضض، بالفرضيةّ العثمانيةّ 

يمكن تفسيره بالشكل الأمثل عبر الافتراض بأنّ عثمان قد قام بالفعل بتكريس 

النصّ القرآنّي، وأنّ هذا الحدث قد شهد عليه أو عايشه جميعُ مَن كان هناك، 

على اختلافاتهم. وبالتالي أصبح قيام عثمان بتكريس النصّ القرآنّي أمراً لا جدال 

فيه، ومحلّ اعتراف جميع الفرق، بما في ذلك الفرق المعارضة لعثمان –وعلى 

رأسها الشيعة والإباضية– التي ظهرت أو تبلورت ملامحها بعد مقتله]]].

]]]- انظر:

Schwally, “Betrachtungen”, 324–25; Sadeghi and Bergmann, “Codex”, 365–66; Donner, Narratives, intro.

يجيب هذا الكلام، بمعنًًى من المعاني، على سؤال طرحه نيكولاي سََيناي )Sinai, “Part II,” 511 n7(: »إلى أيّّ مدًًى، 

ضمن الفترة المبكّّرة للقرن الثامن الميلاديّّ، يمكننا أن نتتبّعّ، بشكل واثق، الـمُُدّّعى الشيعيّّ بأنّّ عثمان هو الذي قام 

بتعميم الرسم القرآنيّّ المعياريّّ ونشره؟«. وبالاستناد إلى حجج كلٍٍّ من شفالي وصادقي ودونر، يمكننا أن نستنتج بأنّّ 

هذا الافتراض الشيعيّّ حول عثمان يعود إلى زمن عثمان نفسه. ويمكن استعمال هذا الدليل نفسه حتّىّ ولو افترضنا 

أنّّ المصادر الشيعيّّة والإباضيّّة وما سواها تتضمّّن أخبارًًا عن تكريس القرآن زمنََ عثمان وقد جاءت تلك الأخبار من 

: فمن غير المعقول أن تحتوي  النهائيّّ للتسنّّن، مثل الاعتماد على روايات الزهري مثلًاا التشكّّل  مصادر سابقة على 

مصادر معارضةٌٌ لعثمان على أخبارٍٍ مثيرة للجدل لا تتوافق مع مزاجها العامّّ أو أن تستشهد بها، وأن يكون مصدر تلك 

الأخبار كتب الخصوم؛ لا يكون ذلك معقوالًا إالّا إذا كانت تلك المرويّاّت نفسها متوافقةًً بشكل عام مع الذاكرة المذهبيّّة 

الجمعيّّة لتلك الفرق )الشيعيّّة أو الإباضيّّة أو غيرهما(.

لطّلالّاع على بعض المصادر الشيعيّّة التي تذكر أو تنقل أخبارًًا عن قيام عثمان بتكريس النصّّ القرآنيّّ، انظر: سُُلَيَم بن 

قيس ]منسوب إليه[، كتاب سُُليم، ص210، 416؛ ابن أعثم، فتوح، ج2، ص407؛ اليعقوبيّّ، تاريخ، ج2، ص196-

.197

ولطّلالّاع على مصادر إباضيّّة، انظر: البرّاّدي، الجواهر المنتقاة 72؛ القلهاتي، الكشف والبيان، ج2، ص210-211؛ 

مجموعة  في  المحفوظ  المختصر  ذلك  في  بما  الإباضيّّة،  المصادر  وهذه  ص160.  ج2،  الغمّّة،  كشف  الإزكََوي، 

)Hinds Xerox(، تنقل جميعها عن كتاب مفقود اليوم هو كتاب صفة أحداث عثمان، وهو نصّّ إباضيّّ )من مشارقة 

الإباضيّّة( يُسُتبعد أن يكون قد كُُتِِب قبل حوالي سنة 150/ 770. راجع:

Crone and Zimmermann, The Epistle of Sālim, 189–90 (incl. n7).

لمصادر من أوساط الخوارج )ولو أنّهّا مذكورة في المصادر السنيّّة(، انظر:

Ṭabarī, Annales, 2nd series, 1:516; Hagemann, The Khārijites in Early Islamic Historical Tradition, 126, 241

وحول أخبار أخرى ذات خلفيّّة معارضة ولكنها مذكورة في المصادر السنيّّة، انظر:

Schoeler, “Codification”, 787; Sinai, “Part II”, 511; Anthony and Bronson, “Did Ḥafṣah Edit the Qurʾān?”, 112.



90

-	 ]عـ.4[ وحاجج صادقي، بشيء من التفصيل، وسَيناي، بإيجاز، بأنّ تكريس النصّ 

القرآنيةّ  المخطوطات  سجلّ  تماميّة  إلى  بالنظر  وذلك  به،  مقطوعٌ  أمرٌ  القرآنّي 

واتسّاقه، وذلك لجهة كونه يضمّ رسمًًا واحدًا لا اختلاف فيه. وقد حاججا كذلك 

ا حظيَ بأهميّة دينيّة وسياسيةّ  بأنّ عملية التكريس تلك لا بدّ وأنهّا كانت حدثاً عامًّ

كبرى. بالإضافة إلى ذلك، فقد ذهبا إلى أنّ هويةّ الشخص المسؤول عن هذا 

التكريس للنصّ القرآنّي، أيًّا يكن، قد صارت بالتأكيد جزءًا من الأمور المتعارف 

عليها داخل الجماعة الإسلاميةّ الأولى أو جزءًا من ذاكرتها الجماعيّة؛ وأنّ مثل 

هذه المعلومة الأساسيّة لا يمكن أن تكون قد نسُيت أو طمُِس ذكرها بصورة تامّة 

ومتسّقة في كلّ المجتمع الإسلاميّ، وعلى امتداد جميع مناقط العالم الإسلاميّ 

وفرقه المختلفة؛ وأنّ الإجماع الإسلامي المبكّر بشأن قيام عثمان بتكريس النصّ 

القرآنّي هو الاحتمال القائم الوحيد ليكون مادّةَ هذه المعلومة الدائمة والراسخة 

فإنّ الإجماع الإسلامي المبكّر في هذا  القرآنّي؛ وبالتالي،  النصّ  حول تكريس 

قيام  بخبر  احتفظت  أصيلة  جماعيّة  ذاكرة  من  الأغلب  على  تكوّن  قد  الصدد 

عثمان فعليًّا بتكريس النصّ القرآنّي]]].

-	 ]عـ.5[ وحاجج كُلّ مِن شولر وسَيناي بأنّ المعارضة التي أبداها القراّء في المجتمع 

بالصورة  تفسيرها،  يمكن  القرآنّي  للنصّ  عثمان  تكريس  تجاه  الأوّل  الإسلاميّ 

لمجموعةٍ  الحقيقيةّ  الفعل  لردّة  بعيد،  حدّ  إلى  دقيقًا،  نقلًًا  بوصفها  الـمُثلى، 

من جراّء  تضّررت مصالحها  نفسها،  المهنة  تشترك في  أو مجموعةٍ  اجتماعيّة، 

فعل عثمان؛ وأنّ الأخبار الأخرى التي تتحدّث عن تأييد ما قام به عثمان يمكن 

تفسيرها بأنهّا ردود تبريريةّ، وذلك استجابةً لهذا الجدل التاريخيّ]]].

.Sadeghi and Bergmann, “Codex”, 366; Sinai, “Part II”, 510–11 :انظر -[[[

النقطة هنا ليست أنّّ كلّّ محتويات الذاكرة الجماعيّّة العموميّّة يجب أن تكون صحيحة، بل إنّّ أمرًاً بهذا الحجم والأهميّّة 

لا يُمُكن نسيانه جماعًيًّا أو طمس ذكره في ظروف مشابهة لتلك التي أحاطت به في ذلك الوقت.

]]]- انظر:

Schoeler, “Codification”, 787–88; Sinai, “Part II”, 511–12; idem, The Qurʾan, 46–47. Margoliouth, Early 
Development, 37; Caetani, Annali dell’Islam, 7:409 ff. [= “ʿUthman and the Recension of the Koran”, 382 
ff.]; Jeffery, Materials, 8; etc.



91تكريس النصّ القرآنّي: نظرة تاريخيّة

-	 ]عـ.6[ كما أنّ شولر جادل كذلك بأنهّ لم يكن بالإمكان أن يزوّر أحدهم الروايات 

أرسلها  التي  بها مخطوطات المصاحف  التي تميزّت  الطفيفة  الاختلافات  عن 

القرآنّي وتوحيده.  النصّ  عثمان إلى مختلف الأمصار ضمن مشروعه لتكريس 

نسخ  بشأن  حقيقيّة  ملاحظات  تعكس  وأنهّا  بدّ  لا  الأخبار  تلك  فإنّ  وبذلك، 

المصاحف العثمانيّة الـمُكَرَّسة]]].

-	 ]عـ.7[ وقد حاجج صادقي –استنادًا إلى أبحاث سابقة أجراها ثيودور نولديكِه 

الاختلافات  بأنّ   –)Michael Cook( كوك  ومايكل   )Theodore Nöldeke(

تسمح  الأمصار  إلى  الـمُرسلة  العثمانيّة  المصاحف  نسخ  في  أعلاه  المذكورة 

تلك  بين  السلاليّة  الرابطة  ]تعكس   [[[)Stemmata( مشجّرة  سلاسل  بتشكيل 

أصلّي  نموذجٍ  نسخٍ  عمليّةِ  عن  منبثقةً  كونها  مع  يتوافق  بما  وذلك  النسخ[، 

بين  الاختلافات  حول  الروايات  تلك  أنّ  المرجّح  فمن  واحد.   )Archetype(

نسخ  أثناء  في  وقعت  التي  الفعليّة  الاختلافات  تحفظ  العثمانيةّ  المصاحف 

مجموعة واقعيّة من المخطوطات بالاستناد إلى أصلٍ واحد. وحاجج صادقي 

كذلك بأنّ المسلمين الأوائل حافظوا بعناية شديدة على تفاصيل دقيقة متصّلة 

عثمان  تحديد  على  مُجمعين  الأوائل  المسلمون  هؤلاء  وكان  القرآن.  بتاريخ 

بوصفه الشخص المسؤول عن تكريس نصّ القرآن وتدوين مصاحف الأمصار. 

وقد كان حفظ معلومة أساسيّة وعامّة بشأن تاريخ القرآن –من قبيل هويةّ مَن قام 

التفاصيل  النصّ– أشدّ سهولةٍ على المسلمين الأوائل من حفظ تلك  بتكريس 

أنهّ كان من المرجّح بشكل أكبر أن يحتفظوا  الدقيقة حول اختلاف النسخ، أو 

تلك  بشأن  الأوائل  المسلمين  إجماع  أنّ  يعني  ما  وهو  المعلومة،  هذه  بمثل 

المعلومة دقيق أيضًا. بعبارة مختصرة، فإنّ هذه الحجّة تقوم على قياس الأولويةّ 

)A fortiori(، فإذا كان المسلمون الأوائل قادرين على الاحتفاظ بعناية شديدة 

.Schoeler, “Codification”, 788 :انظر -[[[

بين  النسب  علاقة  يوضح  بيانيّّ  رسم   )Stemma, Pl. Stemmata( المشجّّرة  السلسلة  أو  الجذعيّّة،  السلسلة   -[[[

مجموعة من المخطوطات، وكأنّهّا تشكّّل في مجموعها سلالةًً واحدة. والمقصود هنا هو الدراسات الفيلولوجيّّة –

وأهمّّها دراسة كوك المشار إليها– التي أجريت على مصاحف الأمصار والتي ظهر من خلالها أنّهّا منسوخة عن أصل 

واحد. )المترجم(.



92

والحال  والأرجح،  الأوَلى  فمن  القرآن،  تاريخ  بشأن  الدقيقة  التفاصيل  ببعض 

هذه، أنهم كانوا أيضًا صائبين في إجماعهم على تعيين عثمان وتحديد ما قام به 

في ما يخصّ تكريس النصّ القرآنّي]]].

-	 ]عـ.8[ وحاجج هيثم صدقي )Hythem Sidky( بأنّ الإجماع في تراث المسلمين 

على أنّ عثمان قد أرسل أربع نسخٍ من المصحف إلى أمصار العالم الإسلاميّ 

)النسخ الإقليميّة أو المحليّّة( في ذلك الوقت – المدينة، الشام، الكوفة، البصرة 

القرآن  لمخطوطات   )Stemmatic Analysis( سلاليةّ  تحليلات  تؤُكّده  أمرٌ   –

المبكّرة؛ وأنهّ من غير المرجح أن يحدث ذلك مصادفةً؛ وأنّ وجود أربع نسخ 

بالاستناد  وذلك  متأخّر،  وقت  وقوعه في  استنباط  أمرُ لا يمكن  أصليّة  إقليميّة 

إلى الأدلةّ الموجودة في المخطوطات القرآنيةّ. وبالتالي، فإنّ الإجماع الإسلامي 

قيام  الجماعية وما تحفظه حول  الذاكرة  أن يكون منشأه  بد  حول هذا الأمر لا 

عثمان بالفعل بإنتاج أربعة مصاحف إقليميّة كجزء من مشروعه لتكريس النصّ 

القرآني]]].

 .Sadeghi and Bergmann, “Codex”, 367–70 :انظر -[[[

وحول السلاسل موضع الكلام، انظر:

Nöldeke, Geschichte des Qorâns, 242 n1; Nöldeke et al., Geschichte des Qorāns, 3:15 [= The History of the 
Qurʾān, 399–400]; Cook, “Stemma”.

.Sidky, “Regionality”, esp. 182–83 :انظر -[[[

من المفيد الإشارة هنا إلى وجود أخبار متعارضة حول الإجماع التاريخيّّ لعلماء المسلمين في قضيّّة عدد المصاحف 

العدد  الذي يشهد عليه  الرأي  أنّّ  الإبانة، ص65( على  )المكّّي،  يؤكّّد بعضهم  إذ  إلى الأمصار.  التي وجّّهها عثمان 

الأكبر من الرواة يذهب إلى أنّّ عثمان عملََ سبعة مصاحف، وذلك في قبالة رأي مدعوم بعدد أقلّّ ومفاده أنّّ عثمان 

عمل خمسة مصاحف فقط. أمّّا الداني، المقنع، ص19، فيؤكّّد على الخبر الذي يقول إنّّ عثمان عمل أربعة مصاحف، 

الداني هنا  العلماء. وموقف  إليه معظم  الرأي هو الأرجح والذي يذهب  للمدينة والشام والكوفة والبصرة، وأنّّ هذا 

يدعمه اللبيب التونسي، الدرّةّ الصقيلة، ص212-213، والذي يذهب إلى أنّّ الرأي الصحيح والمشهور هو أنّهّ تمّّ عمل 

أربعة مصاحف فقط، بالإضافة إلى مصحف خاصّّ بعثمان. ويدعمه كذلك الحسين بن علي الرجراجي )كما يُنُقل 

ذلك في: شرشال، الدراسة )مقدّّمة تحقيق كتاب مختصر التبيين لهجاء التنزيل(؛ ابن نجاح، المختصر، ج1، ص139( 

الذي يقول أيضًًا إنّّ هذا هو الرأي الذي يقول به معظم العلماء. ولكنّّ هذا الرأي يُخُالف على ما يبدو الرأي الموجود 

لدى ابن حجر، فتح الباري، ج17، ص40، حيث يؤكّّد على أنّّ الرأي المشهور هو أنّّ عثمان عمل خمسة مصاحف. 

إلى  المرسلة  المصاحف  ]نتيجة عدّّ مصحف عثمان من ضمن  متوهّّمًًا  التعارض على الأغلب  يكون هذا  قد  ولكن 

الأمصار أو من خارجها[. وإذا تحوّّلنا إلى الجعبري، جميلة أرباب المراصد، ج1، ص369-370 –وكان نشطًاً في 

القاهرة منذ ما يقرب القرن قبل ابن حجر، ما يعني أنّّ نقولاته حول هذا الموضوع قد تلقي الضوء على المصادر التي 

استند إليها ابن حجر نفسه– فإنّنّا نجد شرحًًا وثيق الصلة بقصيدة شهيرة للشاطبي. في هذا الشرح، يوضح الجعبري أنّّ 



93تكريس النصّ القرآنّي: نظرة تاريخيّة

-	 ]عـ.9[ وجادل صدقي كذلك بأن النسخة الأصلية من النصّ القرآنّي الـمُكرسّ، 

والتي أرسلها عثمان إلى الشام، قد أرُسلت على وجه التحديد إلى مدينة حمص. 

غير أنهّ قد غلبَ ذكرُ دمشقَ على حمص في المصادر باعتبارها المدينة الشاميةّ 

الأولى في الفترة التي تلت مقتل عثمان )أي مع صعود معاوية والسلالة الأموية 

النسخة  حول  زماناً  ومتأخّرٍ  كاذب  خبر  من  يتُوَقعُّ  فإنهّ  ولذلك،  دمشق(.  في 

الشاميةّ من المصحف الإمام أن يأتيَ على ذكر دمشق عوضًا عن حمص ]وهو 

ما لم يحصل[. بناءً على ذلك، فإنّ الخبر عن إرسال عثمان مصحفًا إلى حمص 

يستوفي معيار الاختلاف )Dissimilarity( ويعكس بشكل معقول ذاكرة قديمة 

)تعود إلى وقت سابق على الحقبة الأموية( عن قيام عثمان بإرسال النسخة إلى 

حمص]]].

 Guillaume( دِي  وغِيوّم   )Stephen Shoemaker( شومايكر  ستيفن  ردّ  لقد 

الثلاث  الحجج  العثمانيّة، على  الفرضيّة  أبرز المشكّكين في  Dye(، وهما من 

الأولى ]عـ.1، عـ.2، عـ.3[ التي تستندّ كلّ واحدةٍ منها، بطريقة ما، إلى إجماع 

المسلمين الأوائل]]]. ويجادل شومايكر ودِي، على وجه الخصوص، بأنّ إجماع 

الواقع بحدّ  التاريخ قد يكون في  المسلمين الأوائل في لحظة زمنيّة مبكّرة من 

قصيدة الشاطبي تلك تتحدّّث عن قيام عثمان بإعداد خمسة مصاحف، بالاستناد إلى الصُُّحف التي كانت لدى حفصة: 

)1( مصحف خاصّّ احتفظ به؛ )2( ومصحف للمدينة؛ )3( ومصحف للكوفة؛ )4( ومصحف للبصرة؛ )5( ومصحف 

للشام. بعد ذلك، وبشيء من عدم اليقين، تأتي القصيدة على ذكر: )6( مصحف لمكّّة؛ )7( ومصحف للبحرين؛ )8( 

ومصحف لليمن. أخيرًاً، وبعد توضيح القصيدة، يقول الجعبريّّ إنّهّ ثمّّة إجماع على المصاحف الخمسة الأولى )أي 

مصاحف المدينة والكوفة والبصرة والشام ومصحف عثمان(، أمّّا الثلاثة الأخيرة )البحرين واليمن ومكة( فهي محلّّ 

أربعة مصاحف للأمصار  قد عمل  أنّّ عثمان  المسلمين هو  تراث علماء  في  الأشهر  الرأي  أنّّ  يظهر  باختصار،  نزاع. 

)مصاحف إقليميّةّ(. وقد كان ثمّّة شكّّ حول مصحف خامس، ولكن لـمّّا كان هذا المصحف نسخةًً خاصّّةًً لعثمان فإنّهّ 

خارج عن نطاق اهتمامنا هنا. فأغلب علماء المسلمين قبلوا على ما يبدو بأنّهّ قد تمّّ إعداد أربعة مصاحف فقط، للمدينة 

والشام والكوفة والبصرة، أي أربعة مصاحف متاحة للملأ في أربعة مراكز أساسيّّة. وانطقًلااً من هذه المراكز الأربعة، 

جرى تعميم الرسم القرآنيّّ المتّفّق عليه ونشره. ويبدو أيضًًا أنّّ هذا هو الرأي المنسوب إلى أقدم المصادر: ابن شبّّة، 

تاريخ، ج3، ص997-998، نقلًاا عن أبي محمّّد القرشيّّ؛ ابن أبي داود، المصاحف، ص34، نقلًاا عن: حمزة الزيّاّت. 

كلّّ ذلك يقوّّي الاعتقاد بأنّّ الإجماع على هذه الفكرة وليدُُ ذاكرة جماعيّّة مبكّّرة.

.Sidky, “Regionality”, 171, 183 :انظر -[[[

]]]- تجدر الإشارة هنا إلى أنّّ شومايكر ودِِي لا يتعرّضّان لمواقف شفالي ومدرّسّي وشولر وصادقي في هذه النقاط، 

بل يوجّّهان ردّّهما إلى ولش )Welch( ودونر )Donner( وسيناي.



94

الدولة  نفوذ  بأنّ  كذلك  ويجادلان  ومتأخّرة]]].  خاطئةٍ  سرديةّ  عن  ناتـجًا  ذاته 

الأمويةّ وقوّتها يمكن أن يفسّّرا ظاهرة انتشار الرواية حول عثمان وهيمنتها على 

مختلف الفرق وعلى امتداد المناطق الجغرافيّة في مرحلة الإسلام المبكّر]]]؛ وأنّ 

المسلمين الأوائل لم يجُمعوا بأيّ حالٍ مِن الأحوال على تحديد هويةّ الشخص 

الذي قام بتكريس النصّ القرآنّي وتوحيده]]].

الإجماع  يكون  أن  احتمال  إلى  الإشارة  في  بالتأكيد  محقّان  ودِي  شومايكر  إنّ 

ا لم يخرقه أحد أم لم يكن– بشأن لحظة  الإسلامي المبكر –سواء كان إجماعًا تامًّ

التي  الأمثلة  بعض  أنّ  مع  وذلك  خاطئاً]]]،  يكون  قد  التاريخ  من  سابقة  زمنيّة 

استشهد بها دِي لتوضيح هذا الاحتمال –على سبيل المثال، زعمه أنّ المسلمين 

الأوائل نسوا بصورة جماعيّة أنّ محمّدًا النبيّ توفّّي بعد العام 11/ 632– مشكوك 

في صحّتها للغاية وثمةّ ما يعُارضها بشدّة]]]. وعلى الرغم من ذلك، فإنّ الادّعاء 

بأنّّ المسلمين الأوائل لم يجمعوا كلّهّم على هويّةّ مََن قام بعمليّّة تكريس النصّّ 

القرآنّيّ ادعاءٌٌ خاطئ ببساطة: ففي كلّّ المصادر المعروفة من المصادر الإسلامية 

المبكّّرة تقريبًًا، والتي تروي أو تذكر مسألة تكريس النصّّ القرآنّيّ وتوحيده، نجد 

القرآن]]].  تكريس  الشخص المسؤول عن عمليّّة  بوصفه  يتمّّ تحديد عثمان  أنّهّ 

]]]- انظر:

Dye, “Pourquoi et comment se fait un texte canonique?”, 72–73, 80; idem, “Le corpus coranique”, 867–70; 
Shoemaker, Creating the Qurʾan, 34–35; idem, The Death of a Prophet, 156–58.

]]]- انظر:

Shoemaker, Creating the Qurʾan, 37–38, 48–49, 59. See also De Prémare, Aux origines du Coran, 72–73; 
Shoemaker, The Death of a Prophet, 148, 158; Dye, “Pourquoi et comment se fait un texte canonique?”, 74; 
idem, “Le corpus coranique”, 871.

.Shoemaker, Creating the Qurʾan, e. g., 17–18, 24 ff :انظر -[[[

.Motzki, “Collection”, 13; Sadeghi and Bergmann, “Codex”, 366 :وكذلك الأمر في -[[[

.”Shaddel, “Periodisation and the futūḥ :قارن هنا مع -[[[

]]]- أستند في هذا الادّّعاء إلى نتائج أبحاث شفالي في هذا الصدد )راجع: Schwally et al.(؛ وإلى استقرائي الواسع 

للدراسات الغربية والعربية حول هذا الموضوع؛ وإلى فشل أشدّّ المشكّّكين حماسةًً في إيجاد مثال واحد مقنع يعارض 

هذا الادّّعاء. وأقرب ما وجدته، وهو ما يمكن عدّّه مجرّدّ استثناء على القاعدة العامّّة، هو نسخة مشوّّهة من حديث أبي 

إسحاق عن قيام عثمان بتكريس النصّّ القرآنيّّ )حيث أضيف إلى هذه النسخة ذكر عمر وحُُذف عثمان(. وسأناقش 

هذا الأمر في الجزء الثاني من المقال.



95تكريس النصّ القرآنّي: نظرة تاريخيّة

ما  إالّا  أمثال شومايكر ودِِي،  يورد المشكّّكون، من  الواقع، لم  وفي مقابل هذا 

يلي من أدلّةّ:

	1 ذكر خلافات في تبيان حالة نص القرآن ما قبل عثمان]]]؛-

	2 ذكر خلافات حول تفاصيل محدّدة تتعلق بعمليّة تكريس النصّ القرآنّي من قبل -

عثمان]]]؛ 

	3 الذي - المصحف  استعمال  بفرض  الحجاج  قيام  حول  مختلفة  أخبار  ذكر 

الأمصار  بعض  إلى  نسخًا جديدة من مصحف عثمان  إرساله  أو  أعدّه عثمان، 

والولايات]]]؛ 

	4 استعمال مصدر تاريخي مبكّر ومهم، وهو كتاب الطبقات الكبرى لابن سعد )ت -

230/ 845(. ولا يتعارض هذا المصدر صراحةً مع الرواية الأساسيّة المتعلقّة 

هذه  فإنّ  التحديد،  وجه  وعلى  ذكره.  على  يأتي  لا  ولكنه  العثمانيّة،  بالفرضيّة 

الرواية غير موجودة في الترجمة الخاصّة بعثمان بن عفان في الكتاب، أو بترجمة 

أنّ المصدر  ثابت. كما  التكريس، أي زيد بن  الذي عاونه في عمليّة  الشخص 

]]]- انظر:

Dye, “Pourquoi et comment se fait un texte canonique?”, 72; idem, “Le corpus coranique”, 869; Shoemak-
er, Creating the Qurʾan, ch. 1.

]]]- انظر:

De Prémare, Aux origines du Coran, ch. 4; Dye, “Pourquoi et comment se fait un texte canonique?”, 74–80; 
idem, “Le corpus coranique”, 870–82; Shoemaker, Creating the Qurʾan, 29

وانظر كذلك:

Blachère, Introduction, 52 ff.; Burton, Collection, ch. 7; Comerro, Les traditions sur la constitution du 
muṣḥaf de ʿUthmān; Sinai, “Part II”, 512; etc.

]]]- انظر أدناه ]في الجزء الثاني من المقال الأوّّل[ حول الحجّّتين الثالثة والرابعة بشأن الفرضيّّة الحجّّاجيّّة.



96

الزهريّ تحديدًا]]]. ولا  ابن شهاب  الشهير المنقول]]] عن  الخبر  نفسه لا يذكر 

المصادر  في  إلّّا  العثمانيّة  الفرضيةّ  حول  الإجماع  مع  حقيقي  خلاف  أي  نجد 

المسيحيّة، كما ستتم مناقشته أدناه]]].

الذاكرة  صياغة  أعادوا  الأموييّن  أنّ  بافتراض  يتعلقّ  وفيما  ذلك،  إلى  بالإضافة 

حتى  معه  ومن  شومايكر  يتمكّن  لم  القرآن،  تاريخ  حول  للمسلمين  الجماعيّة 

الآن من شرح كيف يمكن تحقيق ذلك بالضبط، وخصوصًا إذا ما أخذنا بعين 

الاعتبار الانقسامات التي شهدها الإسلام خلال تلك الحقبة على مستوى الفرق 

والمذاهب والتوزعّ الجغرافّي]]]. ومن المؤكّد أنّ الاستناد بشكل ضبابّي وملتبس 

إِِبرَاَهِِيمُُ ،  ثََدَّنَََا  ثََدَّنَََا مُُوسََى، حََ ]]]- لعلّّ الكاتب يشير هنا إلى حديث مرويّّ بنسخ متقاربة عن ابن شهاب، ونصّّه: حََ

امِِ فِِي فَتَحِِ إِِرمِِينِِيََةََ  ثََدَّهَُُ أََنَّ حُُذََيفََةََ بنََ اليََمََانِِ قَدَِِمََ عََلَىَ عُُثمََانََ، وَكَََانََ يُغََُازِِي أَهَلََ الَشَّ ثََدَّنَََا ابنُُ شِِهََابٍٍ أََنَّ أَنََسَََ بنََ مََالِكٍٍِ حََ حََ

ةَََمَّ  فُالَاهُُُم فِِي القِِرَاَءََةِِ، فَقَََالََ حُُذََيفََةُُ لِعُُِثمََانََ: يَاَ أَمَِِيرََ الـمُُؤمِِنِِينََ، أَدَرِكِ هََذِِهِِ الأُ وََأَذَرََبِِيجََانََ مََعََ أَهَلِِ العِِرَاَقِِ، فَأََفَزََعََ حُُذََيفََةََ اختِِ

فََالَا اليََهُُودِِ وََالصَََنَّارََى، فَأََرَسََلََ عُُثمََانُُ إِِلَىَ حََفصََةََ: أَنَ أَرَسِِلِِي إِِلَيَنََا بِِالصُُّحُُفِِ نَنَسََخُُهََا فِِي  قَبَلََ أَنَ يَخَتَلَِِفُُوا فِِي الكِِتَاَبِِ، اختِِ

الـمََصََاحِِفِِ ثَُمَّ نَرَُدُُُّهََا إِِلَيَكِِ، فَأََرَسََلَتَ بِِهََا حََفصََةُُ إِِلَىَ عُُثمََانََ، فَأََمَََرََ زََيدََ بنََ ثَاَبِِتٍٍ، وََعََبدََ اللهِِ بنََ الزُُّبَيَرِِ، وََسََعِِيدََ بنََ العََاصِِ، 

ثَالَاَثَّةَِِ: إِذََِا اختَلََفَتُمُ أَنَتُمُ  وََعََبدََ الَرَّحمََنِِ بنََ الحََارِثِِِ بنِِ هِِشََامٍٍ، فَنَََسََخُُوهََا فِِي الـمََصََاحِِفِِ، وََقَاَلََ عُُثمََانُُ لِلَِرَّهطِِ القُُرَشَِِِيِّينََ ال

فِِي  الصُُّحُُفََ  نَسَََخُُوا  إِذََِا  حَََتَّى  فَفَََعََلُوُا،  بِِلِِسََانِهِِِم،  نَزََلَََ  فَإَِِمَََنَّا  قُرََُيشٍٍ،  بِِلِِسََانِِ  فَاَكتُبُُُوهُُ  القُُرآنِِ  مِِنََ  فِِي شََيءٍٍ  ثَاَبِِتٍٍ  بنُُ  وََزََيدُُ 

ا نَسَََخُُوا، وََأَمَََرََ بِِمََا سِِوََاهُُ مِِنََ القُُرآنِِ فِِي  الـمََصََاحِِفِِ رََدَّ عُُثمََانُُ الصُُّحُُفََ إِِلَىَ حََفصََةََ، وََأَرَسََلََ إِِلَىَ كُُِلِّ أُفُُقٍٍُ بِِمُُصحََفٍٍ مَِِمَّ

كُُِلِّ صََحِِيفََةٍٍ أَوَ مُُصحََفٍٍ أَنَ يُحُرَقَََ. انظر: البخاري، صحيح البخاري )الطبعة السلطانيّّة(، ج3، ص183-184، رقم 

4987 و4988. )المترجم(.

]]]- انظر الملاحظات المختلفة في:

Casanova, Mohammed, 109–10; De Prémare, Aux origines du Coran, 78–80; idem, “ʿAbd al-Malik”, 201; 
Dye, “Pourquoi et comment se fait un texte canonique?”, 78; idem, “Le corpus coranique”, 879–80; Shoe-
maker, Creating the Qurʾan, 26 ff; Fudge, “Scepticism as Method”, 6.

وقارن ذلك بما عند ابن سعد، الطبقات، ج2، ص343-44 )بصورة غير مباشرة(، ج3، ص502 )وفيه نسخة مختصرة 

من حديث ابن سيرين، وذلك كما سنناقشه في الجزء الثاني من هذا المقال(؛ ج5، ص233 )المناقشة أدناه(. 

]]]- مجدّّدًًا، انظر أدناه ]في الجزء الثاني من المقال الأوّّل[ حول الحجّّتين الثالثة والرابعة بشأن الفرضيّّة الحجّّاجيّّة.

]]]- على سبيل المثال، يمكننا النظر في هذا الاستطلاع الميدانيّّ للمناطق والفرق والمنسوب إلى محمّّد بن عليّّ )ت 

125/ 744(، وهو من رؤوس الأسرة العبّّاسية، وذلك كما هو جاء في كتاب أخبار الدولة العبّّاسيّّة، ص206. »أمّّا 

الكوفة وسوادها فهناك شيعة عليّّ وولده، وأمّّا البصرة وسوادها فعثمانيّّة تدين بالكفّّ، وتقول: كُُن عبد الله المقتول ولا 

تكن عبد الله القاتل، وأمّّا الجزيرة فحََروريّةّ ]أي من الخوارج[ مارقة، وأعراب كأعلاج، ومسلمون في أخلاق النصارى، 

وأمّّا أهل الشام فليس يعرفون إالّا آل أبي سفيان وطاعة بني مروان، وعداوة لنا راسخة، وجهلًاا متراكبًًا، وأمّّا أهل مكّّة 

والمدينة فقد غلب عليهم أبو بكر وعمر«؛ انظر كذلك: ابن قتيبة، عيون الأخبار، ج1، ص204 والمصادر المذكورة 

.Daniel, Khurasan, 63 n24 :في

علمًًا بأنّّ هذا الأخير يبدو مدينًًا للنصّّ في أخبار الدولة و/ أو لنصّّ ابن قتيبة. وبالطبع، فإنّّ مثل هذا البيان لا يمكن 

العثور عليه إالّا في الفترة العبّّاسيّّة، غير أنّّ التقسيم الجغرافيّّ والمذهبيّّ المفصّّل كان موجودًًا بالفعل حوالي سنة 700 

ا  للميلاد. بكمٍٍلا آخر، في عهد عبد الملك بن مروان والحجّّاج بن يوسف، كانت الشيعية بفرقها المختلفة موجودًًة حًقًّ



97تكريس النصّ القرآنّي: نظرة تاريخيّة

إلى نفوذ الدولة الأمويةّ وقوّتها لن يكفي في هذا المقام، لا سيمّا إذا ما لاحظنا أنّ 

مختلف الروايات والآراء المعارضة للأموييّن والمناهضة لهم قد انتشرت على 

امتداد التراث التاريخيّ للمسلمين محافظةً على وجودها وأثرها]]]. وفي الواقع، 

المسلمين  ذاكرة  في  للتحكّم  القوّة  من  يكفي  ما  الأموييّن  بامتلاك  الزعم  فإنّ 

الأوائل وآرائهم يتعارض تمامًا مع الصورة العامة التي نعرفها عنهم، وذلك كما 

أشار صادقي )Sadeghi(: »بسبب طبيعة الدولة غير المركزيةّ نسبيًّا، ومواجهتها 

المستمرةّ لحركات التمردّ والانشقاق، كان الأمويوّن تحت ضغط شديد للحفاظ 

على سلطتهم السياسيّة في نطاق البلدان التي كانت تتبع لهم«]]]. ويدعم صادقي 

هذا القول بالاستشهاد بحالةٍ كان الأولََى بها أن تنجح في مسعًى مشابه، وهي 

تحديدًا الفشل الذريع الذي لحق بالمحنة التي ابتدأها الخليفة العبّاسّي المأمون 

)حكم من 198 إلى 218/ 813 إلى 833( ]لفرض عقيدة خلق القرآن، متأثرّاً 

السلالة  كانت  فإذا  عصره[:  في  المعتزلة  لمتكلمّي  العقلانيّة  بالنزعات  بذلك 

العباّسية المتأخّرة قد عجزت عن التحكّم بسهولة بالعقيدة والآراء الإسلامية، فما 

المنورة  المدينة  الأموية في  والعثمانيّّة غير  مناطق مختلفة؛  البصرة؛ والخوارج في  الكوفة؛ والإباضية الأولى في  في 

والبصرة؛ والمرجئة في الكوفة كذلك. انظر أيضًًا:

Crone, Medieval Islamic Political Thought, passim; Wilkinson, Ibâḍism, ch. 5; Haider, The Origins of the 
Shīʿa.

]]]- للاطلّاع على مثال ذي خلفيّة شيعيّة، انظر مثلًاً: اليعقوبي، مشاكلة الناس، ص202-199.

ولمثال من بيئة الخوارج، انظر:

Crone and Hinds, God’s Caliph, appendix 3

لأمثلة عبّاسيّة، انظر: الجاحظ، رسائل، ج2، ص10-11؛

Ṭabarī, Annales, 3rd series, 4: 2175–76 )بخصوص المعتضد(;

لأمثلة أخرى، انظر:

Ṭabarī, Annales, 2nd series, 2: 1086–87 )الشعبي وسعيد ابن جبير(; and 2nd series, 3: 1391–93 )الحسن 

البصري(

.Donner, “Umayyad Efforts”, 194–96 :لمناقشةٍ حول بعض هذه المصادر، انظر

.Sadeghi and Bergmann, “Codex”, 366 :انظر -[[[



98

هي الفرصة التي كانت أمام السلالة الأموية الأضعف نسبيًّا والأقلّ مركزيةًّ للقيام 

بأمر مشابه]]]؟

أخيراً، يجب الإقرار بأنّ مارين فان بوتنِ )Marijn van Putten( قد ضعّف الرأي 

الذي قال به كُلٍّ مِن شولر وصادقي ]عـ.6-عـ.7[ باستنادهما إلى الاختلافات 

الموجودة في نسخ المصاحف العثمانيةّ التي أرُسلِت إلى الأمصار. فقد ذهب فان 

بوتن إلى القول بأنهّ من المحتمل أن تكون الاختلافات المذكورة قد نشأت عن 

»أيّ مجموعة من المخطوطات المترابطة التي نسُخ بعضها عن بعض« )أيّ إنهّا 

ليست بالضرورة منسوخةً كلهّا عن مصحف عثمان(]]]. وبالمثل، يـجادل صدقي 

)Sidky( بأنّ العلماء المسلمين الأوائل تعرفّوا حقيقةً على الاختلافات المذكورة 

أخرى،  وبعبارة  الأصلية]]].  المخطوطات  من  متأخّرة  نسخ  تفحّص  خلال  من 

تستند حجج كلٍّ من شولر وصادقي إلى افتراض يقضي بوجود نوع من الرابط 

نسبتها،   )2( وبين  الاختلافات  تلك  الدقيقة على  المحافظة   )1( بين  المتأصّل 

الأولى  المقدّمة  من  الانتقال  يمكن  بحيث  عثمان،  مصحف  إلى  رجعيّ،  بأثر 

إلى الثانية بالاعتماد على عامل الدقةّ ذاك. ولكن، وبحسب نتائج صدقي، يبدو 

أنّ هذا الافتراض خاطئ؛ فالظاهر أنّ المعرفة الدقيقة بالاختلافات التي وقعت 

بين مصاحف الأمصار )النسخ الإقليميّة( استندت إلى عمليّة التفحّص المباشرة 

للمخطوطات المتأخّرة، في حين أنّ القول بأنّ مصدرها الأساسّي هو مصحف 

بالاعتماد على الاعتقاد  استنتاجه  أو  افتراضه  تمّ  قد  الإمام(  عثمان )المصحف 

العباسييّن، وحكم عثمان كان  أنّ الأموييّن كانوا أضعف من  اعتراض هنا مفاده  يرد  نفسه؛ وقد  المصدر  انظر:   -[[[

أضعف منهما جميعًا، ما يعني أنهّ من غير المرجح أن يكون عثمان قد تمكّن من التحكّم بالرأي الإسلاميّ العام وذاكرته 

الجماعيةّ في الفترة المبكّرة. هذا استنتاج صحيح بلا شك، ولكنه غير ذي صلة بالموضوع هنا: لا يحُاجج أحدٌ بأنّ 

السابقة. في  الذكريات  المبكّر بشكل يطغى على كل  المجتمع الإسلامي  أمرٍ زائفٍ في ذاكرة  إقحام  عثمان استطاع 

الواقع، عندما تتحدّث المصادر الإسلاميّة الأولى عن عهد عثمان، فإنهّا ترسم صورة مجتمع متنوّع بالتأكيد: فنجد أنّ 

القراّء اعترضوا على ما قام به عثمان )كما جاء في ]عـ.5[ أعلاه(؛ وأنّ بعض أهل الكوفة وقفوا في وجه عثمان بقوّة 

)كما سيأتي أدناه في بيان الحجّتين الثالثة والرابعة الداعمتين للفرضية الحجّاجيّة(؛ بل إنهّ ثمّة اتهامات – في المروياّت 

الشيعيّة على وجه الخصوص – بأنّ نص عثمان كان محرفّاً أو ناقصًا )انظر المناقشة حول الحجة العاشرة المعارضة 

للفرضيةّ الحجّاجيّة أدناه(.

.Van Putten, “The Grace of God”, 273 :انظر -[[[

.Sidky, “Regionality”, 138, 182 :انظر -[[[



99تكريس النصّ القرآنّي: نظرة تاريخيّة

القرآنّي  النصّ  أنّ عثمان هو مَن كرسّ  بوجود إجماع في تراث المسلمين على 

أن  الراجح  من  الأمصار.  مختلف  إلى  د  الـمُوَحَّ المصحف  من  نسخًا  وأرسل 

يكون العلماء المسلمون الأوائل الذين توصلوا إلى هذا الافتراض أو الاستنتاج 

مصيبين في ما افترضوه؛ ولكن، من غير الممكن التأكّد من صحّة استنتاجاتهم 

في هذا الصدد لّّاإ بالاعتماد على اعتبارات أخرى )أي الحجج الأخرى المذكورة 

أعلاه(، وذلك بصرف النظر عن مدى دقةّ تسجيلهم للاختلافات الموجودة بين 

المخطوطات القرآنيّة المبكّرة.

النصّ  تكريس  بشأن  العثمانيّة  الفرضية  تؤيدّ  تسع حجج  إيجازاً لما سبق، ثمةّ 

القرآنّي، وهي تستند، كُلٌّ بحسبها، إلى: 

-	 إجماع المسلمين الأوائل بشكل تامّ على هذا القول ]عـ.1[؛

-	 والمذهبيّ  الجغرافّي  الانقسام  من  حال  في  وهم  ذلك  على  المسلمين  اتفّاق 

]عـ.2[؛

-	 اتفّاق الذين عارضوا أو انتقدوا عثمان من المسلمين على ذلك الأمر ]عـ.3[؛

-	 الطبيعة العامّة والعلنيّة لمثل ذلك الحدث ]عـ.4[؛

-	 الجدل الذي أثاره مشروع عثمان منذ فترة مبكّرة ]عـ.5[؛ 

-	 عثمان  عملها  التي  المصاحف  بين  الطفيفة  الاختلافات  عن  الواردة  الأخبار 

]عـ.6-عـ.7[؛ 

-	 القرآنية  المخطوطات  في  الواردة  للاختلافات  السلالّي  التحليل  بين  التوافق، 

المبكّرة، وبين إجماع علماء المسلمين الأوائل بشأن عدد مخطوطات المصاحف 

التي عملها عثمان ]عـ.8[؛ 

-	 السمة القديمة ظاهراً لخبر وارد عن إرسال عثمان مصحفًا إلى حمص ]عـ.9[.



100

مع  الأولى،  الثلاث  الحجج  إلّّا على  العثمانيّة  الفرضية  المشكّكون في  يردّ  لم 

أنّ حججهم المضادّة في هذا الصدد ضعيفة بشكل عام. وفي مقابل ذلك، ثمةّ 

انتقادات وجيهة يمكن إثارتها ضد الحجّتين السادسة والسابعة. ومع ذلك، وفي 

الوضع الحالي للدراسات، ثمةّ ما يسُوّغ الفرضيّة العثمانيّة بشدّة؛ فهي مدعّمة 

والمخطوطات  التاريخيّة  الأخبار  ذلك  في  بما  الأدلةّ،  من  مختلفة  بأشكال 

تحديدًا  تتعلقّ  نطاقاً  أوسع  تاريخيةّ  باعتبارات  مدعّمة  أنهّا  كما  المختلفة. 

بالانقسامات المجتمعية والمعرفة العامّة في أوساط الجماعة الإسلاميّة الأولى. 

ومن ثمّ، فهي مدعّمة كذلك بما يرد في أخبار ومصادر إسلاميّة تنتمي إلى مناطق 

شهادات  وجود  شرط  تستوفي  فإنهّا  وبالتالي  متنوّعة،  مذهبيّة  وفرق  جغرافيّة 

 .)Multiple independent attestation( بعض  بعضها عن  مستقلةٍّ  متعدّدة 

فإنهّا تستوفي معيارَي  وكذلك، فهي مدعّمة بمصادر معارضة لعثمان، وبذلك 

 .)Criteria of dissimilarity and embarrassment( الاختلاف والإحراج

وثمةّ على الأقلّ خبر واحد يدعم هذه الفرضيّة ويتعارض مع التوقعّات التاريخيةّ 

الشام(،  إلى  الـمُرسَل  عثمان  موقع مصحف  الخبر حول  هو  )وذلك  المتأخّرة 

وبذلك تستوفي الفرضيّة مرةًّ ثانيّةً معيار الاختلاف بصورة معقولة. لعلهّ ليس من 

المبالغة القول إنّ خبر تكريس عثمان بن عفّان للنصّ القرآني هو أحد الأخبار 

التي تحظى بأفضل الشهادات في تاريخ الإسلام المبكّر.

الحجج المعارضة للفرضيّة العثمانيّة

انتقاداتهم للحجج المؤيدة للفرضيّة العثمانيّة، قدّم المشكّكون في  إلى جانب 

هذه الفرضية ما لا يقل عن سبع حجج إضافيةّ ضدّها. وسنشير إليها أدناه بالرموز 

التالية: !]عـ.1[، !]عـ.2[، !]عـ.3[ إلى !]عـ.7[.

-	  Chase( وتشايس روبنسون )Mingana( عـ.1[ حاجج كُلٌّ مِن ألفونس مينغانا[!

Robinson( وشومايكر )Shoemaker(، بِصُوَرٍ مختلفة، بأنّ جمع نصّ القرآن 

وتكريسه ينبغي أن يتبّع مسارًا زمنيًّا مشابهًا لذلك الذي اتبّعته الكتب المقدّسة 

اليهودية والمسيحية، ممّّا يقتضي الافتراض بأنّ تكريس القرآن قد وقع في فترة 



101تكريس النصّ القرآنّي: نظرة تاريخيّة

متأخرة كثيراً عن زمن عثمان]]].

-	 !]عـ.2[ وحاجج كُلٌّ من مينغانا وروبنسون ودِي وشومايكر، بِصُوَرٍ مختلفة أيضًا، 

النصّ  لتكريس  التي كانت ستكون ضروريةً  الكتابة  التحتيّة وتقنيات  البنيّة  بأنّ 

وتقليد  قويةّ  مركزيةّ  دولة  قبل كلّ شيء، وجود  أي،   – القرآنّي في عهد عثمان 

فترة  بعدُ خلال  تكن موجودةً  آدابها – لم  تدوين  العربيةّ وطرق  للكتابة  متطوّر 

حكمه]]].

-	 إلى  مختلفة،  بِصُوَرٍ  وشومايكر،  ودِي  ووانزبرو  مينغانا  من  كلٌّ  استند  !]عـ.3[ 

منه، في المصادر غير الإسلاميّة في  الاقتباس  أو  القرآن،  غياب الإحالات إلى 

الفترة المبكّرة، وكذلك غياب مثل هذه الإشارات عن نصوص المعاهدات زمنَ 

الفتوحات العربية، وعن النقوش العربية المبكّرة، وعن مناهج تدريب الكَتبَة]]] 

على  السابقة  الفترة  في  الإسلامي  الفقه  مؤلفّات  وعن  المروانيّين،  عصر  في 

الفقه  عنوان  تحت  والمعروفة  المبكّرة  الحنفيةّ  العقيدة  نصّ  وعن  المروانيّين، 

الأكبر ]المنسوب إلى أبي حنيفة النعمان[. وكلّ ذلك يشُير إلى أنّ نصّ القرآن 

السابع  الهجريّ/  الأوّل  القرن  عقود  معظم  خلال  بعد  تكريسه  تم  قد  يكن  لم 

الميلاديّ]]].

]]]- انظر:

Mingana, “The Transmission of the Kurʾān According to Christian Writers”, 412–13; Robinson, ʿAbd 
al-Malik, 101–2; Shoemaker, Creating the Qurʾan, 38–39.

]]]- انظر:

Mingana, “The Transmission of the Kurʾān According to Christian Writers”, 412–14; Robinson, ʿAbd 
al-Malik, 102; Dye, “Pourquoi et comment se fait un texte canonique?”, 79–80; idem, “Le corpus coran-
ique”, 881; Shoemaker, Creating the Qurʾan, 33, 41–42, 55, 65, and ch. 5.

]]]- مصطلح الكاتب أو الكَتبَة في العصور المبكّرة يشُير إلى مُوظفّي الدواوين الرسميّة الذين كانوا يشكّلون الجهاز 

الإداريّ للدولة. ويمكن الرجوع مثلًًا إلى كتاب الجهشياريّ، الوزراء والكُتاّب، لاستطلاع هذا الأمر. )المترجم(.

]]]- انظر:

Mingana, “The Transmission of the Kurʾān According to Christian Writers”, 406, 411; Wansbrough, Qura-
nic Studies, 44; Dye, “Pourquoi et comment se fait un texte canonique?”, 81–84; idem, “Le corpus coran-
ique”, 883–87; Shoemaker, Creating the Qurʾan, 56–57, 66.



102

-	  )Alfred-Louis de Prémare( عـ.4[ استند كُلٌّ مِن ألفريد-لويس دو بريمار[!

الصخرة  قبّة  على  الموجودة  القرآنيةّ  النقوش  إلى  ودِي  وشومايكر  وروبنسون 

تختلف  بكونها  جميعًا  واستشهدوا   ،)691  /72 عام  في  بناؤها  اكتمل  )والتي 

د والـمُكَرسّ، وذلك  الـموَحَّ القرآنّي  النصّ  الكلمات والتراكيب عن  في بعض 

مُكَرَّسَة لفترة طويلة بعد  القرآن ظلّ في حالة غير  أنّ  عندهم دليل إضافي على 

عهد عثمان]]].

-	  Judith( وجوديث كورن ،)Yehuda Nevo( عـ.5[ استند كُلٌّ مِن يهودا نيفو[!

Koren( ودو بريمار ودِي وشومايكر بنصّ يعود إلى أحد آباء الكنيسة السوريةّ، 

وهو الأب يوحنّا الدمشقيّ )كان يؤلفّ في أوائل القرن الثامن الميلادي(، والذي 

)مصحف  الـمُكرسّ  القرآنّي  النصّ  جوانب  بعض  مع  للقرآن  وصفه  يتعارض 

أنّ  على  هؤلاء  عند  دليلًًا  ذلك  ويشُكّل  والمحتويات.  الترتيب  لجهة  عثمان( 

تكريس النصّ القرآنّي لم يكن قد أنُجزَ بعد إباّن بدايات القرن الثامن الميلادي. 

يعُدّ  الدمشقيّ  يوحنّا  بأنّ  كذلك  الدارسين  بعض  حاجج  الحجّة،  هذا  ولتعزيز 

مصدرًا موثوقاً، وأنهّ ثمةّ ما يدعم روايته في المصادر الإسلاميةّ وفي مخطوطات 

القرآن]]].

-	 مسيحيّ  بنصّ  وآخرون  وشومايكر  بريمار  ودو  وكورن  نيفو  واستعان  !]عـ.6[ 

]]]- انظر:

De Prémare, “ʿAbd al-Malik”, 193; Robinson, ʿAbd al-Malik, 102–3; Shoemaker, The Death of a Prophet, 
148, 321 n132; Dye, “Pourquoi et comment se fait un texte canonique?”, 82–83; idem, “Le corpus cor-
anique”, 885; Shoemaker, Creating the Qurʾan, 64–65. See also Powers, Muhammad, 161, 292–93 n48; 
Amir-Moezzi and Kohlberg, “Qur’anic Recensions”, 59–60.

]]]- انظر:

Nevo and Koren, Crossroads to Islam, 236–38; De Prémare, Aux origines du Coran, 95–97; idem, “ʿAbd 
al-Malik”, 195–97, 207; Small, Textual Criticism, 122–23; Dye, “Pourquoi et comment se fait un texte 
canonique?”, 93–95; Shoemaker, Creating the Qurʾan, 50–53.

وانظر كذلك:

Tillier and Vanthieghem, The Book of the Cow, 36; Schadler, John of Damascus, chs. 3–4.



103تكريس النصّ القرآنّي: نظرة تاريخيّة

The Dis�( [[[المناظرة بين مسلمٍ وبين راهب بيت حاله  سرياني معروف باسم 

putation between a Muslim and a Monk of Bēt Ḥālē(، ويعود تاريخ 
هذا  ويفُردِ  الميلادي]]].  التاسع  القرن  أوائل  أو  الثامن  القرن  أواخر  إلى  كتابته 

النصّ سورة البقرة ويميزّها عن نصّ القرآن. واتخّذ أولئك هذا الأمر دليلًًا إضافيًّا 

على أنّ القرآن ظلّ في حالة غير موحّدة أو مكرسّة – بل وغير مجموعة – لفترة 

طويلة بعد عهد عثمان]]].

-	 ألمانيا[  هامبورغ في  ]موجود في  إلى مخطوط  استند شومايكر  أخيراً،  !]عـ.7[ 

ومرقوم بالرمز )P. Hamb. Arab. 68(، وهو مخطوط قرآني نشُر مؤخّراً ويعود 

زمن كتابته إلى أواخر القرن السابع أو أوائل القرن الثامن الميلادي. ويتألف هذا 

المخطوط حصًرا من سورة البقرة، ويختلف نصّه عن النصّ القرآني المـكَرسّ 

في بعض المواضع. واحتجّ شومايكر بذلك كدليل إضافي على أنّ القرآن ظلّ في 

]]]- ثمّة موضعان في العراق يعُرفان بهذا الاسم، الأوّل قرب الموصل، ويعرف بـ»دير الطين«، والثاني قرب الحيرة، 

ويعرف بـ»دير مار عبدا«. وتاريخ هذا النصّ مختلَفٌ فيه، وبعض الباحثين يظنّون أنهّ من فترة متأخّرة )مطلع العصر 

العبّاسيّ(، وهو جدليّ بطبيعته، وينتصر لمذهب الراهب على الحاكم المسلم الذي يسُمّى في النصّ مَسلمَة. حول 

هذا النصّ وتاريخه، انظر:

Barbara Roggema, “The Disputation between a monk of Bēt Ḥālē and an Arab notable”, in Christian-Mus-
lim Relations: A Bibliographical History, vol. 1 (600-1500), Leiden, 2009, ed. by David Thomas and Bar-
bara Roggema, with Juan Pedro Monferrer Sala, Johannes Pahlitzsch, Mark Swanson, Herman Teule, and 
John Tolan, P.268-273.

)المترجم(.

]]]- لمعلومات حول تاريخ هذا النص، انظر:

Hoyland, Seeing Islam, 472; Taylor, “Disputation”, 190 ff.

]]]- انظر:

Nevo and Koren, Crossroads to Islam, 241–42; De Prémare, Aux origines du Coran, 94; idem, “ʿAbd 
al-Malik”, 194–95, 207; Small, Textual Criticism, 122–23; Shoemaker, Creating the Qurʾan, 52–53. 

وانظر كذلك:

Crone and Cook, Hagarism, 17–18, 167 n14; Crone, “Jāhilī and Jewish Law”, 179; Griffith, Syriac Writers 
on Muslims, 33–34; Hoyland, Seeing Islam, 471–72; Griffith, “Disputing with Islam in Syriac”, 47–48; 
Tillier and Vanthieghem, The Book of the Cow, 36.



104

حالة غير موحّدة أو مكرسّة –بل وغير مجموعة– لفترة طويلة بعد عهد عثمان]]].

هذه  لجميع  المتوفرّة  القرآنيّة  الدراسات  في  وتفنيدات  انتقادات  وُجِّهت  لقد 

الحجج المشكّكة، باستثناء الأخيرة منها، وذلك بسبب حداثة تاريخها]]]. بدايةً، 

النصّ  توحيد  لعملية  النسبيّة  السرعة  فسُّّرت  لقد  !]عـ.1[:  الأولى  الحجّة  مع 

القرآنّي وتكريسه لدى المسلمين –مقارنةً بالعملية نفسها التي خضع لها الكتاب 

إليه  أشار  ما  أوّلًًا،  عامليَن:  إلى  بالاستناد  والمسيحييّن–  اليهود  لدى  المقدّس 

نولدِكه وشفالي وكوك من أنّ محمّدًا النبيّ وأتباعه نشؤوا في فترة أعقبت إقرار 

عملوا  فإنهّم  وبالتالي  والمسيحية،  اليهودية  لدى  وتكريسها  المقدّسة  الكتب 

الذي  الأمر  النموذج،  أو  المفهوم  هذا  عن  واضحة  صورة  بالهم  وفي  ونشطوا 

يساعد على تفسير انشغال المسلمين في وقت مبكّر في تثبيت نصّ دينيّ مقدّس 

خاصّ بهم]]]. وثانيًا، ما أشار إليه كوك مرة أخرى حول المسلمين الأوائل الذين 

كرسّوا نصّ القرآن، فقد كان أمامهم إمكانيّة الاستفادة من وجود دولة قائمة –وقد 

لجؤوا إلى ذلك بالفعل– وذلك على العكس من أسلافهم اليهود والمسيحيين 

الذين لم تتُح لهم هذه الفرصة]]]. وفي ضوء هذه الاختلافات التاريخية والسياقيةّ 

الواضحة، يصبح تأخّر عملية تكريس الكتاب المقدّس –أي ما احتجّ به مينغانا 

وروبنسون وشومايكر– غير وجيه.

.Shoemaker, Creating the Qurʾan, 50, 52 :انظر -[[[

.Tillier and Vanthieghem, The Book of the Cow :وانظر أيضًا

.)Creating the Qurʾan( أي إنّ هذه الحجّة لم تذُكَر إلّاّ من قبل شومايكر، وذلك في كتابه صناعة القرآن -[[[

]]]- انظر:

Nöldeke and Schwally, Geschichte des Qorāns, 2:119–21 [= The History of the Qurʾān, 311–13]; Cook, 
The Koran, 123.

.Cook, The Koran, 123–24 :انظر -[[[

للاطلّاع على ملاحظات أخرى تربط مسألة اتسّاق النصّ القرآنيّ بقوّة الدولة الإسلاميّة المبّكرة، أو بشكل من أشكال 

النفوذ المركزيّ، انظر:

Muir, The Life of Muhammad, 1:xiv–xv; Nöldeke, Sketches, 53–54; Caetani, Annali dell’Islam, 7:417 [= 
“ʿUthman and the Recension of the Koran”, 389]; Lammens, L’Islam, 44–45 [= Islam, 38]; Hamdan, “The 
Second Maṣāḥif Project”. 829–30; Shoemaker, The Death of a Prophet, 158; idem, Creating the Qurʾan, 
37, 205.



105تكريس النصّ القرآنّي: نظرة تاريخيّة

ثمّ إنّ ادّعاء مينغانا وروبنسون ودِي وشومايكر في !]عـ.2[ بأنّ عثمان كان يفتقر 

ادّعاء غير  التكريس  لعمليّة  اللازمتيَن  والتقنيّة  التحتية  والبنية  الكافية  القوّة  إلى 

 )Nabia Abott( مسوّغ وخاطئ من نواحٍ عديدة: أوّلًًا، أظهر كُلٌّ مِن نبيهة عبّود

وبيترا سايبستاين )Petra Sijpesteijn( ومارين فان بوتن )Van Putten( بِصُوَرٍ 

مختلفة –واستنادًا إلى البردياّت والنقوش العربيّة المبكّرة، وإلى ملاحظات حول 

العربيةّ،  للكتابة  متطوّر  تقليد  هناك  كان  أنهّ  العربيّة–  والإملاء  التهجئة  قواعد 

على  السابقة  الفترة  في  وذلك  متطوّر،  عربي  بيروقراطيّ  تقليد  أيضًا  وثمةّ  بل 

عثمان]]]. )إلى هذا الـمُعطى، يمكن أن نضيف حقيقةً اعترف بها مينغانا بالفعل، 

وهي أن الكتبة المسيحيين واليهود كانوا متوفرّين بسهولة للعمل لدى المسلمين 

 )Robert Hoyland( الفترة المبكّرة(]]]. وثانيًا، كما أشار روبرت هويلاند  في 

وكوك، تتفّق المصادر المسيحيّة المبكرة والمصادر الإسلامية المتأخّرة على أنهّ 

كان هناك في عهد الخليفة عمر )حكم من 13 إلى 23/ 634 إلى 644( حكومة 

العسكرينّ  والقادة  الحكّام  لتعيين  والسلطة  القوّة  يكفي من  مركزيةّ تحظى بما 

وإقالتهم وتنسيق العمل فيما بينهم، وذلك في جميع أنحاء الإمبراطورية العربية 

المبكّرة]]].

ويمكن أن يضاف إلى كلّ ما سبق أنّ حضور معظم المسلمين ظلّ متركزًّا في عدد 

]]]- انظر:

Abbott, The Rise of the North Arabic Script, 48; Sijpesteijn, “Arabic Script and Language in the Earliest 
Papyri”; Van Putten, “The Development of the Hijazi Orthography”, P.125-26. (ردًّا على شومايكر).

.Shoemaker, Quest, 51 n181 :وقارن بما عند

وكذلك قارن ذلك بما في:

Macdonald and al-Jallad, “Literacy in 6th and 7th Century Hijaz”.

]]]- انظر:

Mingana, “The Transmission of the Kurʾān According to Christian Writers”, 413.

]]]- انظر:

Hoyland, “New Documentary Texts”, esp. 398–99; Cook, A History of the Muslim World, 97–101; Crone, 
“The Early Islamic World”, 311.



106

قليل من المدن والأمصار في عهد عثمان]]]، وهو ما سهّل عليه كثيًرا تنفيذ عملية 

تكريس النصّ القرآنّي]]]. بعبارة أخرى، مع أنهّ لا شكّ في أنّ حكم عثمان كان 

أضعف من حكم معاوية أو عبد الملك أو المأمون، إلّّا أنّ الظروف الاجتماعيةّ 

والسياسيّة في عهده كانت أكثر ملاءمةً أو أشدّ توافقًا مع مشروع التكريس من هذه 

الزاوية المهمّة]]]. علاوةً على ذلك، مع أنّ عثمان واجه اضطرابات شعبية بالفعل 

في نهاية عهده، إلّّا أنّ بدايات عهده وأواسطه لم تزل تمثلّ لحظاتٍ مناسبة كان 

التكريس]]]، وقد أشارت بعض الأخبار إلى ذلك  تنفيذ مشروع  بإمكانه خلاله 

صراحةً]]]. ما الذي ينقص إذًا، من حيث السلطة والبنية التحتيّة وتقنيات الكتابة 

والقدرات اللوجستية، لتكريس نصّ القرآن في عهد عثمان؟ يبدو أنّ المشكّكين 

في الفرضيّة العثمانيّة يختلقون مشاكل لا وجود لها]]]. 

أمّا الحجج المختلفة التي ساقها مينغانا ووانزبرو ودِي وشومايكر في !]عـ.3[ 

.Crone, “The Early Islamic World”, 311–12 :ًانظر مثلًا -[[[

]]]- يردّ هذا الكلام تحديدًا على ما تقدّم به دي، في:

Dye, “Pourquoi et comment se fait un texte canonique?”, 79, idem, “Le corpus coranique”, 881.

وذلك أنهّ اعتبر أنّ قيام عثمان بإرسال مصحف واحدٍ إلى كُلٍّ مِن المدينة والبصرة والكوفة والشام لم يكن أمراً كافيًا 

لتحقيق مبتغاه في توحيد نصّ القرآن وتثبيته. ولكن، في الواقع، فإنّ عثمان استهدف بدقةّ أكثر المراكز الإسلاميّة سكّاناً 

وأشدّها أهميّةً، بحيث يكون بإمكانها – وقد كانت كذلك بالفعل – أن تشُكّل عُقَدًا رئيسيّة في عمليّة نسخ النصّ القرآنيّ 

الـمُكَرَّس والموحّد ونشره في الأقطار.  

]]]- انظر الحجّتين ]عـ.2[ و]عـ.3[ أعلاه والمناقشة حولهما أعلاه؛ وانظر أدناه ما سيأتي في الحجّة الثامنة المعارضة 

للفرضيّة الحجّاجيّة ]في الجزء الثاني من المقال الأوّل[.

]]]- هنا ردّ على الاعتراضات التي أبداها كُلّ مِن:

Robinson, ʿAbd al-Malik, 102; Dye, “Pourquoi et comment se fait un texte canonique?”, 79–80; Shoemak-
er, Creating the Qurʾan, 41.

]]]- لا يحتوي التراث العربيّ المبكّر تاريخًا محدّدًا لعمليّة التكريس، وذلك كما لاحظ كوك:

Cook, “A Koranic Codex,” 100 n49; idem, The Koran, 117.

ولكن، نعثر في بعض الأخبار على بعض الإشارات الزمانيّة، وقد سجّلها نولدكهِ:

Nöldeke and Schwally, Geschichte des Qorāns, 2:49 [= The History of the Qurʾān, 252].

انظر أيضًا حديث أبي إسحاق الذي ننُاقشه في الجزء الثاني من هذا المقال.

.Sinai, “Part I”, 287–88 :انظر في هذا الصدد -[[[



107تكريس النصّ القرآنّي: نظرة تاريخيّة

لجهة عدم وجود إحالات إلى القرآن في نصوص تعود إلى القرن الأوّل/ السابع 

الصمت  بأنّ  عبوّد  نبيهة  حاججت  أوّلًًا،  الانتقاد.  من  نصيبها  أيضًا  تلقّت  فقد 

يعبؤوا  لم  الأوائل  المسيحيّين  أنّ  عن  ناجم  الصدد  هذا  في  المبكّر  المسيحي 

بِحُكّامهم المسلمين الجدد، بل وكانوا يجهلون بعض الحقائق الأساسية  كثيراً 

عنهم، وهو ما يجعل عدم تطرقّهم إلى القرآن أمراً غير مفاجئ]]]. وثانياً، حاجج 

نيكولاي سَيناي أنّ عدم إحالة المسلمين الأوائل إلى القرآن والاقتباس منه في 

مسائل العقيدة سببه أنّ القرآن لم يكن متاحًا بسهولةٍ لمعظم المسلمين في الفترة 

المبكرة؛ وأنّ معظم أولئك المسلمين لم يكونوا يمتلكون سوى معرفة سطحيةّ 

الطقوس  حدود  في  بدايةً  القرآن  مع  التعامل  تمّ  وأنهّ  القرآنّي؛  المحتوى  حول 

الدينيّة، لا كمصدر منهجيّ لاستقاء العقيدة الإسلاميّة]]]. 

ويمكن إضافة الملاحظات التالية إلى ما سبق: 

	1 الأكبر - الفقه  كتاب  في  القرآن  من  الاستشهاد  أو  الاقتباسات  غياب  إنّ  أوّلًًا، 

أمر غير ذي صلة بالموضوع محلّ البحث، ذلك لأنّ هذا النص ربّّما لم يكن 

موجودًا على الإطلاق بالصورة التي هو عليها اليوم]]]. وحتى لو كان هذا العمل 

موجودًا بالفعل في ذلك الوقت، فإنّ سيكون حالة استثنائيّةً للغاية، وذلك في 

.Abbott, The Rise of the North Arabic Script, 48  :انظر -[[[

.Sinai, “Part I”, 289–91 :انظر -[[[

وللاطلّاع أكثر على فكرة كون القرآن كان يعُامَل بدايةً كنصّ قدُسيّ ]أي إنهّ لا يتم إطلاع غير المؤمنين به  	

على محتواه[ أو كجزء من الممارسة الطقسيّة الإسلاميّة، انظر:

Madigan, The Qurʾân’s Self-Image, 50–52 (incl. n137).

عليهن  يصعب  كان  أو  بالقرآن  لصيقة  معرفة  إلى  افتقروا  الأوائل  المسلمين  كون  حول  البيان  من  لمزيد  	

الوصول إليه، انظر:

Caetani, Annali dell’Islam, 7:415 [= “ʿUthman and the Recension of the Koran,” 387–88]; Nöldeke et 
al., Geschichte des Qorāns, 3:119 [= The History of the Qurʾān, 473]; Kister, “…Illā Bi-Ḥaqqihi…,” 51; 
Bulliet, Islam, 28–31; Cook, The Koran, 137–38; Donner, “From Believers to Muslims,” 26–27; idem, 
Muhammad, 77; Sinai, “The Unknown Known”, 80; Tannous, The Making of the Medieval Middle East, 
passim; etc.

.Van Ess, Theology and Society, 1:237 ff.; Rudolph, Al-Māturīdī, 56 ff :قارن بما عند -[[[

أدين بالشكر إلى رامون هارفي )Ramon Harvey( لإرشادي إلى هذه الإحالات.



108

ضوء الحضور القوي للقرآن في معظم الرسائل الإسلامية المبكرة]]]. 

	2 ثانيًا، الزعمُ بأنّ القرآن غائب تمامًا عن المرحلة المبكّرة للفقه الإسلامي أمرٌ لا -

يزال موضع نقاش مستمرّ]]]. 

	3 ثالثاً، سبق لغيوّم دِي أنْ فسّّرَ غياب الاقتباسات القرآنيّة عن المعاهدات العربيةّ -

المبكرة، حيث إنهّ أقرّ بأنّ تلك الوثائق قد كُتبت وفقًا للأعراف المعمول بها قبل 

الإسلام]]]. 

	4 رابعًا، أشار دِي أيضًا إلى تفسير محتمل لغياب القرآن عن مناهج تدريب الكتبة -

في العصر المروانّي، حيث إنهّ اعترف بأنّ غالبيّة الكتبة في تلك المرحلة كانوا لا 

يزالون غير مسلمين]]]. 

	5 خامسًا، من المعروف أنّ الفاتحين المسلمين الأوائل في مناطق الشرق الأوسط -

إلى  عمومًا  يسعوا  ولم  )الأمصار(  مُدنيةّ  حاميات  في  أنفسهم  عزلوا  المختلفة 

والزرادشتيين،  واليهود  المسيحيين  من  الجديدة،  إمبراطوريتهم  سكان  جعل 

يعتنقون الإسلام]]]. وهذا ما يساعد على تفسير جهل غير المسلمين بالقرآن في 

ذلك الوقت المبكّر. 

	6 أنّ الكتاّب الأوائل من - سادسًا، بخلاف الحالة المفردَة ليوحنا الدمشقي، يبدو 

الميلادي]]]،  التاسع  القرن  مطلع  قبل  القرآن  ذكر  على  يأتوا  لم  المسلمين  غير 

.Cook, Early Muslim Dogma, 16; Crone and Hinds, God’s Caliph, 70–71 :ًمثلًا -[[[

.Katz, Body of Text :ًمثلًا -[[[

.Dye, “Pourquoi et comment se fait un texte canonique?”, 81; idem, “Le corpus coranique”, 883 :انظر -[[[

]]]- انظر:

Dye, “Pourquoi et comment se fait un texte canonique?”, 81; idem, “Le corpus coranique”, 886.

.Crone, Nativist Prophets, ch. 1 :انظر -[[[

]]]- انظر:

Hoyland, Seeing Islam, 499–501; Mingana, “The Transmission of the Kurʾān According to Christian Writ-



109تكريس النصّ القرآنّي: نظرة تاريخيّة

وهو ما لا ينُاسب الافتراض –الذي يتشارك فيه كلّ من مينغانا ودِي وشومايكر– 

بأنّ النصّ الـمكرَّس من القرآن كان متاحًا للعيان أمام الكتاّب الأوائل من غير 

بعبارة  بشأنه.  ملاحظات  أو  تعليقات  كتابة  على  حملهم  ذلك  وأنّ  المسلمين 

الفرضيةّ  أم  العثمانية  الفرضيّة  مع  تتوافق  نظر  المرء وجهة  اعتمد  أخرى، سواء 

اجية، فإنّ الغالب على الاعتقاد هو أنّ القرآن ظلّ غير معروف إلى حد كبير  الحجَّ

بين أوساط غير المسلمين، وذلك لعقود عديدة بعد زمن تكريسه.

بريمار وروبنسون وشومايكر ودِي  دو  مِن  كُلٍّ  سَيناي كذلك حجج  انتقد  وقد 

في استنادهم إلى نقوش قبّة الصخرة !]عـ.4[. وقد أشار سيناي –متبّعًا في ذلك 

ليست  النقوش  تلك  أنّ  )Estelle Whelan(– إلى  إستيل ويلان  أبحاث  نتائج 

إلّّا اقتباسات قرآنيّة من النصّ المكرسّ، وقد تم اختيارها وإعادة صياغتها قليلًًا 

في بعض المواضع، ثمّ ودمجها مع عبارات تمجيديةّ مختلفة، وذلك كي تشُكّل 

رسالةً متماسكةً )مؤيدّة للإسلام ومناهضة للمسيحيّة(]]]. بعبارة أخرى، تشكل 

أو  الرأيين]]]،  كلِا  مع  تتوافق  إنهّا  مغزيين، حيث  ذا  ملتبسًا  دليلًًا  النقوش  هذه 

يمكن أن تكون تفسيراً لكليهما]]].

وانتقد سَيناي كذلك اعتماد دو بريمار ودِي وشومايكر في !]عـ.5[ على حالة 

ومَن  بريمار  دو  لإصرار  سلمّنا  ما  إذا  أوّلًًا:  لسببين:  وذلك  الدمشقي،  يوحنّا 

ers”, 411.

.”Sinai, “Part I”, 277–78, citing Whelan, “Forgotten Witness :راجع -[[[

وبجسب ويلان وتأكيدات سيناي، فإنّ مثل هذا النوع من الاقتباس من النصّ القرآنيّ في النقوش يمكن العثور عليه 

في سياقات متأخّرة كذلك.

]]]- يقصد الكاتب هنا أنهّ ثمّة تفسير للاختلافات الواقعة في هذه النقوش وافتراقها عن النصّ القرآنيّ الذي نعرفه، وهو 

تفسير يوافق نظرة المشكّكين في كون النصّ القرآنيّ قد كُرِّسَ في زمنٍ مبكّر. وثمّة تفسير آخر يرى في أنّ تلك النقوش 

النبيّ محمّد والمسيح  الثناء على  لم تسُتعمل كاقتباسات قرآنيةّ مباشرة، بل جرى تعديلها قليلًًا ودمجها مع عبارات 

والخليفة عبد الملك بن مروان. )المترجم(.

.Cook, The Koran, 119–20 :كما عند -[[[

وذلك خلافاً لادّعاءات دِي وشومايكر في:

Dye, “Pourquoi et comment se fait un texte canonique?”, 83; Shoemaker, The Death of a Prophet, 321 
n132, and Creating the Qurʾan, 65.



110

ا إلى  معه على موثوقيةّ المعلومات التي ينقلها يوحنا]]]، فإنهّ لا شيء يدعو حقًّ

الاستغراب في ما لو كان يوحنّا –وهو كاتب على خصومةٍ مع الإسلام ويتعامل 

معه كتقليد ديني منافس– قد أخطأ بشأن المحتوى الدقيق للقرآن وترتيبه، و/ أو 

يوحنا في  أخرى: شهادة  بعبارة  القرآن.  المعلومات عن  نقل هذه  أخطأ في  أنهّ 

هذا الصدد هي أيضًا دليل ملتبس للغاية ويمكن استعماله لدعم موقف أيٍّ مِن 

الرأيين المتعارضَين]]]. 

ثانيًا: يفترض دو بريمار والذين يوافقونه أنّ الحجّاج بن يوسف أقرّ الرسم القرآني 

الـمكرَّس وعمل على نشره، وفي الوقت عينه قام بطمس جميع النصوص الأخرى 

بصورة قاطعة ومعها جميع التقاليد القرآنيةّ المرتبطة بها، وذلك حوالى عام 700 

للميلاد. ومع هذا، يبدو أنّ يوحنّا، الذي كان يكتب في سنة 730 ميلاديةّ تقريباً، 

أو بعد ذلك بقليل، يبدو وكأنهّ لا يزال قادراً على الوصول إلى النصوص والتقاليد 

القرآنية السابقة على النصّ الذي كَرَّسَه الحجّاج )أي السابقة على الرسم الحَجّاجيّ، 

كما يعُبّّر دو بريمار ومن معه(. إنّ هذا الـمُعطى يطرح إشكاليّة واضحةً على دو 

بريمار ومن معه: إذا كان يوحنا ناشطاً بعد ثلاثة عقود أو أكثر من الزمن المفترض 

لقيام الحجّاج بتكريس النصّ، فلماذا لم تظهر آثار ذلك التكريس أبدًا في كتابات 

ثّمة سبب  الحجّاجيةّ،  الفرضية  مؤيدّي  بالنسبة إلى  آخر، حتىّ  بتعبيٍر  يوحنّا]]]؟ 

وجيه للاعتقاد بأنّ يوحنّا كان يشير في الواقع إلى الرسم القرآنّي الذي تمّ تكريسه 

)أو، كما قد يعبّّر دو بريمار ومن معه: الرسم الحجّاجيّ(.

]]]- مثلًاً:

Dye, “Pourquoi et comment se fait un texte canonique?”, 94; Shoemaker, Creating the Qurʾan, 50–52; De 
Prémare, “ʿAbd al-Malik”, 197.

.Sinai, “Part I”, 286–87 :انظر -[[[

ولمزيد من الاطلّاع على الجدل حول موثوقيّة ما ينقله يوحنّا الدمشقي ومصادره، انظر:

Becker, “Christian Polemic”, 244–47/ 4–7; Merrill, “Of the Tractate of John of Damascus on Islam”; Mey- 
endorff, “Byzantine Views of Islam”, esp. 118; Sahas, John of Damascus, ch. 5; Hoyland, Seeing Islam, 
488–89 (incl. n116); Louth, St John Damascene, 79–81; Popov, “Speaking His Mind”; Neil, “The Earliest 
Greek Understandings of Islam”, 220–22; Schadler, John of Damascus, chs. 3–4.

.Sinai, “Part I”, 287 :انظر -[3]



111تكريس النصّ القرآنّي: نظرة تاريخيّة

الذي يسوقه دو  الدليل  أيضًا على  وتنطبق مشكلة الالتباس والمغزى المزدوج 

وبين  مسلمٍ  بين  المناظرة  كتاب  إلى  بالاستناد  !]عـ.6[،  في  وآخرون،  بريمار 

راهب بيت حاله، والذي يرى سَيناي أنهّ قد يكون ببساطة مجردّ انعكاس للأهمية 

الكبرى التي تحظى بها سورة البقرة في القرآن، ممّّا دفع المؤلفّ المسيحيّ لهذا 

العمل إلى الافتراض، بشكل خاطئ، بأنّ سورة البقرة تختلف عن بقية القرآن]]]. 

أن  فيه  يرى  للمسألة  آخرَ  تفسيراً  يقُدّم   )David Taylor( تايلور  ديفيد  أنّ  غير 

كتاب المناظرة هذا يفرقّ ما بين سورة البقرة وبين بقية القرآن لأنهّ يستند إلى تقليد 

مسيحي جدلي يعتقد بأنّ مؤلفّ سورة البقرة هو راهب مسيحيّ يدُعى سرجيوس 

بحيرى، فيما كان محمّد نبيّ الإسلام مؤلفّ سائر أجزاء القرآن. بقولٍ آخر، ووفق 

كتاب المناظرة، يستمد المسلمون عقائدهم من التوراة والإنجيل والقرآن )أيّ من 

محمّد(، ومن سورة البقرة )أي من سرجيوس بحيرى في نهاية المطاف(. وبناءً 

على هذا، فإنّ كتاب المناظرة يتناول هنا الأصول المزعومة للأجزاء المختلفة من 

القرآن في زمن محمد، ولا يتناول حالة النصّ القرآنّي نفسه بعد زمن وفاة محمد 

)ناهيك عن زمن وفاة عثمان(]]].

ويقودنا هذا الحديث أخيرًاً إلى حجّّة شومايكر، !]عـ.7[، واستناده إلى مخطوط 

)P. Hamb. Arab. 68( الذي أقرّّ محرّّروه بأنّهّ لا يعدو أن يكون دليلًاا مُُصاحبًاً 

نصّّ  الـمُُكرّسّ ويحوي  القرآن  نصّّ  مُُـستَالًّا من  أو مقتطفًًا   [[[)Vademecum(

الحادية  الاختلافات  جميع  أنّّ  حقيقةُُ  القولََ  هذا  ويدعم  فقط]]].  البقرة  سورة 

[1]- Sinai, “Part I”, 286.

.Taylor, “Disputation”, 190–200, esp. 193 :انظر -[2]

]]]- تشير لفظة )Vademecum( إلى مخطوط صغير يسُتعمل كدليل للقراّء في مسألة معيّنة. والراجح أنّ المقصود هنا 

هو أنّ الأهميّة التي تحظى بها سورة البقرة، لا سيما لاحتوائها على تعاليم فقهيّة مركزيةّ، كانت مستقلةًّ في المخطوطات 

الكتابة  أدوات  بأنّ  التذكير  من  بدّ  لا  وهنا،  الدينيّ.  للسلوك  كدليل  لاستعمالها  نسخها  يتمّ  بحيث  المبكّرة،  القرآنيّة 

وتقنيات النسخ تبُرّر مثل هذا النقل المستقلّ لسورةٍ بأهميةّ سورة البقرة، فالغالب أنّ المخطوط القرآنيّ الكامل لم يكن 

بالكتاب الذي يسهل التعامل معه، لجهة حجمه الكبير ووزنه الثقيل. ولذلك فقد يقُتطَفَُ من المخطوط الأصليّ الكامل 

أجزاء ذات مدلولات واستعمالات خاصّة، من قبيل سورة البقرة في هذه الحالة. انظر:

Tiller, Vanthieghem, and Colini, “History of a Fragmentary “Sūra of the Cow”.”

 )المترجم(.

]]]- انظر:



112

أخطاء  كونها  مع  طبيعتها  في  تتوافق  المخطوطة  هذه  في  الواردة  والأربعين 

نسخيّّة مرتبطةًً بالنصّّ القرآنّيّ الذي تمّّ تكريسه]]]. وهذا النوع من الأخطاء هو 

ما يمكن بالضبط العثور عليه في حالة وجود دليل )Vademecum( مستلّّ من 

هذه  بأنّّ  قولٍٍ  من  إليه شومايكر  ذهب  مامّا  العكس  وذلك على  مُُـكَََرَّس،  نصّّ 

بل إلى حدّّ  النصّّ المكرّسّ –  نصيّّة سابقةٍٍ على  مادّّة  المخطوطة تحتوي على 

إنّّ  القول،  القرآنّيّ]]]. قصارى  النصّّ  أو مجمّّعة مسبقًًا من  نسخة حرّةّ  اعتبارها 

مخطوط )P. Hamb. Arab. 68( يُشُكّّل أيضًًا دليلًاا ملتبسًًا ذا مغزى مزدوج، 

إذ إنّهّ، في أحسن الأحوال، يؤرشّر إلى وجود نصّّ قرآنّيّ غير مكرّسّ في أواخر 

القرن السابع أو أوائل القرن الثامن الميلادي، وفي أسوأ الأحوال، فإنّهّ لا يتوافق 

مع مثل هذا الافتراض، فهو على الأرجج نتاج عمل مستندٍٍ إلى الرسم القرآنّيّ 

الـمُُكَرَّس.

إيجازاً لكلّ ما سبق مناقشته، ثمةّ حاليًّا سبع حجج تعارض الفرضية العثمانيةّ، 

وهي تستند، بِصوَر مختلفة، إلى: 

-	 الزمن الذي استغرقته عمليّة تكريس الكتب المقدّسة لدى اليهوديةّ والمسيحيةّ 

!]عـ.1[؛ 

-	 عدم وجود تقنيّات الكتابة والبنية التحتية اللازمة لعملية التكريس في عهد عثمان 

!]عـ.2[؛ 

-	 غياب الاقتباسات القرآنيّة عن سياقات مختلفة تعود إلى الفترة المبكّرة !]عـ.3[؛ 

Tillier and Vanthieghem, The Book of the Cow, 37, 39; Déroche, “Forward”, in ibid., xi; Tiller, Van-
thieghem, and Colini, “History of a Fragmentary “Sūra of the Cow”.”

.Tillier and Vanthieghem, The Book of the Cow, 21 ff :انظر -[[[

]]]- انظر كذلك:

Déroche, “Forward”, in ibid., xii: the “text is basically that of the Vulgate”.

وقارن ذلك بطِرس صنعاء )Ṣanʿāʾ palimpsest( الذي سنناقشه أدناه ]في الجزء الثاني من المقال[، وهو عمل يسبق 

بالتأكيد عمليّة تكريس النصّ في زمن عثمان.



113تكريس النصّ القرآنّي: نظرة تاريخيّة

-	 نقوش قبّة الصخرة !]عـ.4[؛ 

-	 كتابات يوحنا الدمشقي !]عـ.5[؛ 

-	  The Disputation between( كتاب المناظرة بين مسلمٍ وبين راهب بيت حاله

a Muslim and a Monk of Bēt Ḥālē(،!]عـ.6[؛

-	 مخطوط )P. Hamb. Arab. 68(!]عـ.7[. 

في  تقويضها  تم  أو  شديدة  لانتقادات  الأولى  الست  الحجج  تعرضّت  وقد 

ردّ  في  حالًًا  أفضل  فليست  السابعة  الحجّة  أمّا  المعاصرة.  القرآنيةّ  الدراسات 

ملتبسة  أدلة  مع  نتعامل  الحالات،  هذه  من  حالة  كلّ  وفي  العثمانيّة.  الفرضيّة 

أدلة  أو مع  يسُاء تفسيرها، و/  أدلة  أو مع  اتجّاه،  يمكن استعمالها في أكثر من 

للفرضيةّ  الموجهة  الانتقادات  تظلّ  للدراسات،  الحالي  الوضع  وفي  متناقضة. 

العثمانيّة ضعيفة، في حين تظلّ هذه الأخيرة نفسها قويةًّ.



114

لائحة المصادر والمراجع

المصادر العربيّة

	1 ابن أبي داود السجستاني، عبد الله، كتاب المصاحف. تحقيق: آرثر جفري. القاهرة: المطبعة .

الرحمانيّة، 1936م.

	2 ابن أعثم الكوفي، كتاب الفتوح، 8 مجلدّات مع فهرس. تحقيق: علي الشيري. بيروت: دار .

الأضواء، 1936م.

	3 مجلدًّا. .  26 البخاري،  صحيح  بشرح  الباري  فتح  محمّد.  بن  علي  العسقلاني،  حجر  ابن 

تحقيق: شعيب الأرناؤوط وعادل مرشد. دمشق: دار الرسالة العالميّة، 2013م.

	4 ابن سعد، محمّد، الطبقات الكبرى، 9 مجلدّات. بيروت: دار صادر، لا تاريخ..

	5 ابن شبّة، عمر، كتاب تأريخ المدينة المنوّرة، 4 مجلدّات. تحقيق: فهيم محمّد شلتوت. جدّة: .

حبيب محمود أحمد، 1399هـ.ق.

	6 العربي، لا . الكتاب  دار  4 مجلدّات. بيروت:  الأخبار،  عيون  بن مسلم،  الله  قتيبة، عبد  ابن 

تاريخ.

	7 الإزكوي، سرحان بن سعيد. كشف الغمّة، 3 مجلدّات. تحقيق: محمّد حبيب صالح ومحمود .

بن مبارك السليمي. مسقط: وزارة التراث والثقافة، 2013م.

	8 البخاري، محمّد بن إسماعيل، صحيح البخاري، 3 مجلدّات. فادوز ]ليشتنشتاين[: جمعيّة .

المكنز الإسلاميّ، 2000م.

	9 محمّد بن إسماعيل البخاري، صحيح البخاري )الطبعة السلطانيّة(. بولاق، 1311هـ.ق..

.	10 البراّدي، أبو القاسم بن إبراهيم، الجواهر المنتقاة. تحقيق: أحمد سعود السيابي. لندن: دار 

الحكمة، 2014م.

.	11 الجاحظ، عمرو بن بحر، رسائل الجاحظ، 4 مجلدّات. تحقيق: عبد السلام محمّد هارون. 

القاهرة: مكتبة الخانجي، 1964م.



115تكريس النصّ القرآنّي: نظرة تاريخيّة

.	12 أتراب  عقيلة  شرح  في  المراصد  أرباب  جميلة  عمر،  بن  إبراهيم  الدين  برهان  الجعبري، 

القصائد، مجلدّان. تحقيق: محمّد إلياس محمّد أنور. المدينة: جامعة الطيبة، 2017م.

.	13 الداني، عثمان بن سعيد، المقنع في رسم مصاحف الأمصار. تحقيق: محمّد سعيد القمحوي. 

القاهرة: مكتبة الكليّات الأزهريةّ، 1978م.

.	14 باقر  تحقيق: محمّد  الهلالي.  قيس  بن  سُليم  كناب  إليه[،  ]منسوب  الهلالي  قيس  بن  سُليم 

الأنصاري الزنجاني. قم: نشَر الهادي، 1378هـ.ش.

.	15 شرشال، أحمد، الدراسة )مقدّمة كتاب سليمان ابن نجاح الأندلسي: مختصر التبيين إلى هجاء 

فهد  الملك  المدينة: مجمع  معمّر شرشال.  بن  أحمد  بن  أحمد  تحقيق:  التنزيل، مجلدّان؟ 

لطباعة المصحف الشريف، 2002م.

.	16 كاشف.  إسماعيل  سيّدة  تحقيق:  مجلدّان.  والبيان،  الكشف  سعيد،  بن  محمّد  القلهاتي، 

مسقط: وزارة التراث القومي والثقافة، 1980م.

.	17 اللبيب التونسي، أبو بكر محمّد بن عبد الغني، الدرّة الصقيلة في شرح أبيات العقيلة. تحقيق: 

عبد العلي آيت زعبول. قطر: وزارة الأوقاف والشؤون الإسلاميّة، 2011م.

.	18 مجهول، أخبار الدولة العبّاسيّة وفيه أخبار العبّار وولده. تحقيق: العزيز الدوري وعبد الجبّار 

المطلّبي. بيروت: دار الطليعة، 1971م.

.	19 المكّّي، ابن أبي طالب الأندلسي، الإبانة عن معاني القراءات. تحقيق: عبد الفتاح إسماعيل 

شبلي. القاهرة: دار نهضة مصر، 1977م.

.	20 عصر.  كلّ  في  عليهم  يغلب  وما  لزمانهم  الناس  مشاكلة  يعقوب،  أبي  بن  أحمد  اليعقوبي، 

تحقيق: مضيوف الفراّ، منشور في: مجلةّ مركز البحوث التربويّة 5 )1933م(.

.	21 اليعقوبي، أحمد بن أبي يعقوب، تاريخ أحمد بن أبي يعقوب بن جعفر بن أبي واضح الكاتب 

 .)Martijn T. Houtsma( العبّاسي المعروف باليعقوبي، مجلدّان. تحقيق: مارتين هوتسما

ليَدن: بريل، 1883م.



116

المصادر والمراجع الأجنبيّة

1.	 Abbott, Nabia. The Rise of the North Arabic Script and Its Ḳurʾānic Develop-

ment. Chicago: The University of Chicago Press, 1939.

2.	 Amir-Moezzi, Mohammad Ali and Etan Kohlberg. “Qur’anic Recensions and 

Political Tendencies: Al-Sayyārī and His Book of Revelation and Falsification”. 

In Mohammad Ali Amir-Moezzi, The Silent Qur’an & the Speaking Qur’an: 

Scriptural Sources of Islam Between History and Fervor. Translated by Eric 

Ormsby. New York: Columbia University Press, 2016.

3.	 Anthony, Sean W. and Catherine L. Bronson. “Did Ḥafṣah Edit the Qurʾān? A 

Response with Notes on the Codices of the Prophet’s Wives”, JIQSA 1 (2016).

4.	 Aʿẓamī, Muḥammad Muṣṭafā al-. Ageless Qurʾan Timeless Text: A Visual 

Study of Surah 17 Across 14 Centuries & 19 Manuscripts. London: Turath Pub-

lishing, 2017.

5.	 Becker, Carl H. “Christian Polemic and the Formation of Islamic Dogma”. Translat-

ed by Mark Muelhaeusler. In Muslims and Others in Early Islamic Society. Edited by Robert 

G. Hoyland. Abingdon: Routledge, 2017.

6.	 Bell, Richard. Introduction to the Qurʾān. Edinburgh: Edinburgh University 

Press, 1953.

7.	 Bell, Richard and W. Montgomery Watt. Bell’s Introduction to the Qurʾān. 

Edinburgh: Edinburgh University Press, 1970.

8.	 Blachere, Régis. Introduction au Coran. Paris: G.-P. Maisonneuve, 1947.

9.	 Bulliet, Richard W. Islam: The View from the Edge. New York: Columbia Uni-



117تكريس النصّ القرآنّي: نظرة تاريخيّة

versity Press, 1995.

10.	 Burton, John. The Collection of the Qurʾān. Cambridge: Cambridge Univer�-

sity Press, 1977.

11.	 Caetani, Leone. Annali dell’Islam, 10 vols. Milan and Rome: Ulrico Hoepli, 

1905–1926.

12.	 Caetani, Leone. “ʿUthman and the Recension of the Koran”. Abridged and 

translated by R. F. McNeile. MW 5 (1915).

13.	 Casanova, Paul. Mohammed et la fin du monde: étude critique sur l’Islam pri-

mitif. Paris: Librairie Paul Geuthner, 1911.

14.	 Comerro, Viviane. Les traditions sur la constitution du muṣḥaf de ʿUthmān. 

Würzburg: Ergon Verlag, 2012.

15.	 Cook, Michael A. A History of the Muslim World: From Its Origins to the 

Dawn of Modernity. Princeton: Princeton University Press, 2024.

16.	 Cook, Michael A. The Koran: A Very Short Introduction. Oxford: Oxford Uni-

versity Press, 2000.

17.	 Cook, Michael A. Early Muslim Dogma: A Source-critical Study. Cambridge: 

Cambridge University Press, 1981.

18.	 Cook, Michael A. “The Stemma of the Regional Codices of the Koran”, Grae-

co-Arabica 9–10 (2004).

19.	 Crone, Patricia. Medieval Islamic Political Thought. Edinburgh: Edinburgh 

University Press, 2004.

20.	 Crone, Patricia. “The Early Islamic World”. In War and Society in the Ancient 



118

and Medieval Worlds: Asia, the Mediterranean, Europe, and Mesoamerica. 

Edited by Kurt A. Raaflaub and Nathan S. Rosenstein. Cambridge: Harvard 

University Press, 1999.

21.	 Crone, Patricia. The Nativist Prophets of Early Islamic Iran: Rural Revolt and 

Local Zoroastrianism. Cambridge: Cambridge University Press, 2012.

22.	 Crone, Patricia. “Two Legal Problems Bearing on the Early History of the 

Qurʾān”, JSAI 18 (1994).

23.	 Crone, Patricia and Fritz Zimmermann. The Epistle of Sālim ibn Dhakwan. 

Oxford: Oxford University Press, 2001.

24.	 Crone, Patricia and Martin Hinds. God’s Caliph: Religious Authority in the 

First Centuries of Islam. Cambridge: Cambridge University Press, 1986.

25.	 Crone, Patricia and Michael A. Cook. Hagarism: The Making of the Islamic 

World. Cambridge: Cambridge University Press, 1977.

26.	 De Prémare, Alfred-Louis. “ʿAbd al-Malik b. Marwān and the Process of the 

Qurʾān’s Composition”. In The Hidden Origins of Islam: New Research into Its 

Early History. Edited by Karl-Heinz Ohlig and Gerd-Rüdiger Puin. Amherst: 

Prometheus Books, 2008.

27.	 De Prémare, Alfred-Louis. Aux origines du Coran: questions d’hier, approches 

d’aujour’hui. Paris: Téraedre, L’Islam en débats, 2004.

28.	 Déroche, François. Qurʾans of the Umayyads: A First Overview. Leiden: Brill, 

2014.

29.	 Déroche, François. The One and the Many: The Early History of the Qurʾan. 

Translated by Malcolm DeBevoise. New Haven: Yale University Press, 2021.

30.	 Dietrich, Albert. “al-Ḥadjdjādj b. Yūsuf”. In The Encyclopaedia of Islam, New 



119تكريس النصّ القرآنّي: نظرة تاريخيّة

Edition. Edited by Bernard Lewis, Victor L. Ménage, Charles Pellat, and Joseph 

F. Schacht. Leiden: Brill, 1971.

31.	 Donner, Fred M. “Dīn, Islām, und Muslim im Koran”. In Die Koranherme-

neutik von Gunter Luling. Edited by Georges Tamer. Berlin: De Gruyter, 2019.

32.	 Donner, Fred M. “From Believers to Muslims: Confessional Self-Identity in the 

Early Islamic Community”, Al-Abḥāth 50–51 (2002–2003).

33.	 Donner, Fred M. Muhammad and the Believers: At the Origins of Islam. Cam-

bridge: Harvard University Press, 2010.

34.	 Donner, Fred M. Narratives of Islamic Origins: The Beginnings of Islamic His-

torical Writing. Princeton: The Darwin Press, 1998.

35.	 Donner, Fred M. “The Qurʾān in Recent Scholarship: Challenges and Desid-

erata”. In The Qurʾān in Its Historical Context, 29–50. Edited by Gabriel S. 

Reynolds. London: Routledge, 2008.

36.	 Donner, Fred M. “Umayyad Efforts at Legitimation: The Umayyads’ Silent Her-

itage”. In Umayyad Legacies: Medieval Memories from Syria to Spain, 187–211. 

Edited by Antoine Borrut and Paul M. Cobb. Leiden: Brill, 2010.

37.	 Dye, Guillaume. “Le corpus coranique: questions autour de sa canonisation”. 

In Le Coran des historiens, I: Etudes sur le contexte et la genese du coran, 849–

918. Edited by Mohammad Ali Amir-Moezzi and Guillaume Dye. Paris: Les 

Éditions du Cerf, 2019.

38.	 Ehrman, Bart. The New Testament. A Historical Introduction. 2nd Ed. New 

York and Oxford: Oxford University Press, 2000.

39.	 Guillaume Dye. “Pourquoi et comment se fait un texte canonique? Quelques 

réflexions sur l’histoire du Coran”. In Heresies: une construction d’identites re�-



120

ligieuses, 55–104. Edited by Christian Brouwer, Guillaume Dye, and Anja van 

Rompaey. Brussels: Editions de l’Université de Bruxelles, 2015.

40.	 Fudge, Bruce. “Scepticism as Method in the Study of Quranic Origins: A Re-

view Article of Stephen J. Shoemaker, Creating the Qurʾan: A Historical-Crit-

ical Study (Berkeley: University of California Press, 2022)”, Bulletin of SOAS 

first view (2025).

41.	 Gibb, Hamilton A. R. Mohammedanism: An Historical Survey. Oxford: Ox-

ford University Press, 1961.

42.	 Goldziher, Ignáz. Introduction to Islamic Theology and Law. Translated by An-

dras Hamori and Ruth Hamori. Princeton: Princeton University Press, 1981.

43.	 Goldziher, Ignáz. Vorlesungen uber den Islam. Heidelberg: Carl Winter’s Uni-

versitätsbuchhandlung, 1910.

44.	 Griffith, Sidney H. “Disputing with Islam in Syriac: The Case of the Monk of 

Bet Ḥāle and a Muslim Emir”, Hugoye 3 (2010).

45.	 Griffith, Sidney H. Syriac Writers on Muslims and the Religious Challenge of 

Islam. Kottayam: Moran Etho, 1995.

46.	 Hagemann, Hannah-Lena. The Khārijites in Early Islamic Historical Tradition: 

Heros and Villains. Edinburgh: Edinburgh University Press, 2021.

47.	 Haider, Najam I. The Origins of the Shīʿa: Identity, Ritual, and Sacred Space in 

Eighth-Century Kūfa. Cambridge: Cambridge University Press, 2011.

48.	 Hamdan, Omar. “The Second Maṣāḥif Project: A Step Towards the Canoniza-

tion of the Qurʾanic Text”. In The Qurʾān in Context: Historical and Literary 

Investigations into the Qurʾānic Milieu. Edited by Angelika Neuwirth, Nicolai 

Sinai, and Michael J. Marx. Leiden: Brill, 2010.



121تكريس النصّ القرآنّي: نظرة تاريخيّة

49.	 Hoyland, Robert G. Seeing Islam as Others Saw It: A Survey and Evaluation 

of Christian, Jewish, and Zoroastrian Writings on Early Islam. Princeton: The 

Darwin Press, 1997.

50.	 Hurgronje, Christiaan S. Mohammedanism: Lectures on Its Origin, Its Reli-

gious and Political Growth, and Its Present State. New York: G. P. Putnam’s 

Sons, 1916.

51.	 Jeffery, Arthur. “Ghevond’s Text of the Correspondence between ʿUmar II and 

Leo III”, The Harvard Theological Review 37 (1944).

52.	 Jeffery, Arthur. Materials for the History of the Text of the Qurʾān. Leiden: 

Brill, 1937.

53.	 Jeffery, Arthur. “Progress in the Study of the Qurʾān Text”, MW 25 (1935).

54.	 Kara, Seyfeddin. “Contemporary Shiʿi Approaches to the History of the Text of 

the Qurʾān”. In New Trends in Qurʾānic Studies: Text, Context, and Interpre-

tation. Edited by Munʾim Sirry. Atlanta: Lockwood Press, 2019.

55.	 Katz, Marion H. Body of Text: The Emergence of the Sunnī Law of Ritual Puri-

ty. Albany: State University of New York Press, 2002.

56.	 Kister, Meir J. “…Illā Bi-Ḥaqqihi…: A Study of an Early Ḥadīth”, JSAI 5 (1984).

57.	 Lammens, Henri. L’Islam: croyances et institutions. Beirut: Imprimerie catho�-

lique, 1926.

58.	 Lammens, Henri. Islām: Beliefs and Institutions. Translated by Edward D. 

Ross. London: Methuen and Co. Ltd., 1929.

59.	 Levi della Vida, Giorgio. “ʿOthmān b. ʿAffān”. In The Encyclopaedia of Islām. 

Edited by Martijn T. Houtsma, Arent J. Wensinck, Évariste Lévi-Provençal, 

Hamilton A. R. Gibb, and Willi Heffening. Leiden: Brill, 1936.



122

60.	 Lindstedt, Ilkka. Muḥammad and His Followers in Context: The Religious Map 

of Late Antique Arabia. Leiden: Brill, 2024.

61.	 Louth, Andrew. St John Damascene: Tradition and Originality in Byzantine 

Theology. Oxford: Oxford University Press, 2002.

62.	 Macdonald, Michael C. A. and Ahmad al-Jallad. “Literacy in 6th and 7th Cen-

tury Hijaz”. Discussion on the PhDniX YouTube channel (28 September 2024): 

https://www.youtube.com/watch?v=hceB37xtjMM 

63.	 Madigan, Daniel A. The Qurʾan’s Self-Image: Writing and Authority in Islam’s 

Scripture. Oxford: Oxford University Press, 2001.

64.	 Margoliouth, David S. The Early Development of Mohammedanism: Lectures 

delivered in the University of London, May and June, 1913. London: Williams 

and Norgate, 1914.

65.	 Margoliouth, David S. “Textual Variations of the Koran”, MW 15 (1925).

66.	 Meier, John. A Marginal Jew: Rethinking the Historical Jesus. Vol. 4: Law and 

Love. Yale: Yale University Press, 2009.

67.	 Merrill, John E. “Of the Tractate of John of Damascus on Islam”, MW 41 (1951).

68.	 Mingana, Alphonse. “The Transmission of the Kurʾān,” MW 7 (1917).

69.	 Mingana, Alphonse. “The Transmission of the Kurʾān According to Christian 

Writers”, MW 7 (1917).

70.	 Mingana, Alphonse and Agnes Smith Lewis. Leaves from three ancient Qurans, 

possibly pre-ʿOthmanic, with a list of their variants. Cambridge: Cambridge 

University Press, 1914.

71.	 Modarressi, Hossein. “Early Debates on the Integrity of the Qurʾān: A Brief 



123تكريس النصّ القرآنّي: نظرة تاريخيّة

Survey”, Studia Islamica 77 (1993).

72.	 Motzki, Harald. “The Collection of the Qurʾān: A Reconsideration of Western 

Views in Light of Recent Methodological Developments”, Der Islam 78 (2001).

73.	 Muir, William. The Coran: Its Composition and Teaching; and the Testimony It 

Bears to the Holy Scriptures. London: Society for Promoting Christian Knowl-

edge, 1878.

74.	 Muir, William. The Life of Muhammad and History of Islam to the Era of the 

Hegira, 4 vols. London: Smith, Elder, & Co., 1858–1861.

75.	 Neuwirth, Angelika. “Qurʾan and History – A Disputed Relationship: Some 

Reflections on Qurʾanic History and History in the Qurʾan”, JQS 5.1 (2003).

76.	 Neuwirth, Angelika. “Structural, Linguistic and Literary Features”. In The Cam-

bridge Companion to the Qurʾān. Edited by Jane D. McAuliffe. Cambridge: 

Cambridge University Press, 2006.

77.	 Nevo, Yehuda D. and Judith Koren. Crossroads to Islam: The Origins of the 

Arab Religion and the Arab State. Amherst: Prometheus Books, 2003.

78.	 Nöldeke, Theodor. Geschichte des Qorans. Göttingen: Dieterich’sche Verlags-

buchhandlung, 1860.

79.	 Nöldeke, Theodor. Sketches from Eastern History. Translated by John S. Black. 

London: Adam and Charles Black, 1892.

80.	 Nöldeke, Theodor and Friedrich Z. Schwally. Geschichte des Qorāns, Zweiter 

Teil: Die Sammlung des Qorans. Leipzig: Dieterich’sche Verlagsbuchhandlung, 

1919.

81.	 Nöldeke, Theodor, Gotthelf Bergsträßer, and Otto Pretzl. Geschichte des 

Qorāns, Dritter Teil: Die Geschichte des Korantexts. Leipzig: Dieterich’sche 



124

Verlagsbuchhandlung, 1938.

82.	 Nöldeke, Theodor, Friedrich Z. Schwally, Gotthelf Bergsträßer, and Otto Pretzl. 

The History of the Qurʾān. Translated by Wolfgang H. Behn. Leiden: Brill, 

2013.

83.	 Powers, David S. Muhammad Is Not the Father of Any of Your Men: The Mak-

ing of the Last Prophet. Philadelphia: University of Pennsylvania Press, 2009.

84.	 Robinson, Chase F. ʿAbd al-Malik. Oxford: Oneworld Publications, 2005.

85.	 Rudolph, Ulrich. Al-Māturīdī and the Development of Sunnī Theology in Sa-

marqand. Translated by Rodrigo Adem. Leiden: Brill, 2015.

86.	 Sadeghi, Behnam and Mohsen Goudarzi. “Ṣanʿāʾ 1 and the Origins of the 

Qurʾān”, Der Islam 87 (2012).

87.	 Sadeghi, Behnam and Uwe Bergmann. “The Codex of a Companion of the 

Prophet and the Qurʾān of the Prophet”, Arabica 57 (2010).

88.	 Schoeler, Gregor. “The Codification of the Qurʾan: A Comment on the Hy-

potheses of Burton and Wansbrough”. In The Qurʾān in Context: Historical 

and Literary Investigations into the Qurʾānic Milieu. Edited by Angelika Neu-

wirth, Nicolai Sinai, and Michael Marx. Leiden: Brill, 2010.

89.	 Schwally, Friedrich Z. “Betrachtungen über die Koransammlung des Abu 

Bekr”. In Festschrift Eduard Sachau: zum siebzigsten Geburtstage gewidmet 

von Freunden und Schulern. Edited by Gotthold Weil. Berlin: Georg Reimer, 

1915.

90.	 Sidky, Hythem. “On the Regionality of Qurʾānic Codices”, JIQSA 5 (2020).

91.	 Sijpesteijn, Petra. “Arabic Script and Language in the Earliest Papyri: Mirrors of 

Change”, JSAI 49 (2020).



125تكريس النصّ القرآنّي: نظرة تاريخيّة

92.	 Sinai, Nicolai. “The Christian Elephant in the Meccan Room: Dye, Tesei, and 

Shoemaker on the Date of the Qurʾān”, JIQSA 9 (2024).

93.	 Sinai, Nicolai. The Qurʾan: A Historical-Critical Introduction. Edinburgh: Ed�-

inburgh University Press, 2017.

94.	 Sinai, Nicolai. “The Unknown Known: Some Groundwork for Interpreting the 

Medinan Qur’an”, Melanges de l’Universite Saint-Joseph 66 (2015–2016).

95.	 Sinai, Nicolai. “When Did the Consonantal Skeleton of the Quran Reach Clo-

sure? Part I”, BSOAS 77 (2014).

96.	 Sinai, Nicolai. “When Did the Consonantal Skeleton of the Quran Reach Clo-

sure? Part II”, BSOAS 77 (2014).

97.	 Shaddel, Mehdy. “Periodisation and the futūḥ: Making Sense of Muḥammad’s 

Leadership of the Conquests in Non-Muslim Sources”, Arabica 69 (2022).

98.	 Shoemaker, Stephen J. A Prophet Has Appeared: The Rise of Islam Through 

Christian and Jewish Eyes. Oakland: University of California Press, 2021.

99.	 Shoemaker, Stephen J. Creating the Qurʾan: A Historical-Critical Study. Oak-

land: University of California Press, 2022.

100.	 Shoemaker, Stephen J. The Death of a Prophet: The End of Muhammad’s 

Life and the Beginnings of Islam. Philadelphia: University of Pennsylvania 

Press, 2012.

101.	 Shoemaker, Stephen J. The Quest of the Historical Muhammad and Other 

Studies on Formative Islam. Eugene: Cascade Books, 2024.

102.	 Sprenger, Aloys. Das Leben und die Lehre des Moḥammad, 3 vols. Berlin: 

Nicolai’sche Verlagsbuchhandlung, 1861–1965.



126

103.	 Stein, Robert. “The ‘Criteria’ for Authenticity”, in R.T. France & David 

Wenham, eds., Gospel Perspectives, Vol.1, Studies of History and Tradition in 

the Four Gospels. Sheffield: JSOT Press, 1980.

104.	 Ṭabarī, Muḥammad b. Jarīr al-. Annales quos scripsit Abu Djafar Moham�-

med ibn Djarir at-Tabari, 15 vols. Edited by Michael J. de Goeje et al. Leiden: 

Brill, 1879–1901.

105.	 Tannous, Jack. The Making of the Medieval Middle East: Religion, Society, 

and Simple Believers. Princeton: Princeton University Press, 2018.

106.	 Taylor, David G. K. “The Disputation between a Muslim and a Monk of 

Bēt Ḥālē: Syriac Text and Annotated English Translation”. In Christsein in Der 

Islamischen Welt: Festschrift Fur Martin Tamcke Zum 60. Geburtstag. Edited 

by Sydney H. Griffith and Sven Grebenstein. Wiesbaden: Harrassowitz Verlag, 

2015.

107.	 Tillier, Mathieu and Naim Vanthieghem. The Book of the Cow: An Early 

Qurʾānic Codex on Papyrus (P. Hamb. Arab. 68). Leiden: Brill, 2024.

108.	 Tillier, Mathieu, Naim Vanthieghem, and Claudia Colini. “History of a 

Fragmentary “Sūra of the Cow”: The Longest Quran Excerpt on Papyrus”. Cen-

tre for the Study of Manuscript Cultures, Universität Hamburg (last updated: 4 

October 2023): https://www.csmc.uni-hamburg.de/hamburgsschriftschaetze/

english/sura-of-the-cow.html.

109.	 Tottoli, Roberto. The Qurʾan: A Guidebook. Berlin: De Gruyter, 2023.

110.	 Van Ess, Josef. Theology and Society in the Second and Third Centuries of 

the Hijra: A History of Religious Thought in Early Islam, 3 vols. Translated by 

John O’Kane and Gwendolin Goldbloom. Leiden: Brill, 2017–2018.



127تكريس النصّ القرآنّي: نظرة تاريخيّة

111.	 Van Putten, Marijn. “The Development of the Hijazi Orthography”, Mille-

nium 20 (2023).

112.	 Van Putten, Marijn. “‘The Grace of God’ as Evidence for a Written Uth-

manic Archetype: The Importance of Shared Orthographic Idiosyncrasies”, 

BSOAS 82 (2019).

113.	 Wansbrough, John. Quranic Studies: Sources and Methods of Scriptural 

Interpretation. Oxford: Oxford University Press, 1977.

114.	 Weil, Gustav. A History of the Islamic Peoples. Translated by Salahuddin 

Khuda Bukhsh. Calcutta: The Calcutta University Press, 1914.

115.	 Weil, Gustav. Geschichte der islamischen Volker von Mohammed bis zur 

Zeit des Sultans Selim. Stuttgart: Rieger’sche Verlagsbuchhandlung, 1866.

116.	 Weil, Gustav. Historisch-Kritische Einleitung in den Koran. Bielefeld: Vel�-

hagen & Klasing, 1844.

117.	 Welch, Alford T. “al-Ḳurʾān: 3. History of the Ḳurʾān after 632”. In The 

Encyclopaedia of Islam, New Edition. Edited by Clifford E. Bosworth, Emeri J. 

van Donzel, Bernard Lewis, and Charles Pellat. Leiden: Brill, 1986.

118.	 Whelan, Estelle. “Forgotten Witness: Evidence for the Early Codification of 

the Qurʾān”, JAOS 118 (1998).

119.	 Wilkinson, John C. Ibaḍism: Origins and Early Development in Oman. 

Oxford: Oxford University Press, 2010.



128




